Perspektif, Jurnal Agama dan Kebudayaan e-ISSN 2961-8657; p-ISSN 1907-4999
Vol. 19, No. 1 (Juni 2024), him. 115-127 DOI: https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.217

Persaudaraan Orang Manggarai yang Terkikis
(Tinjauan atas Budaya Sida Manggarai Menurut
Konsep Persekutuan Gabriel Marcel)

Yulius Edward Indra Doris;* A. Marisa Br. Hutagalung?
1Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Malang
2Universitas Indonesia
lindradoris97@gmail.com
Zamarisabrhutagalung@gmail.com

Abstrak

Fokus dalam artikel ini adalah membahas persaudaraan orang Manggarai
yang terkikis menurut konsep Persekutuan Gabriel Marcel di tengah
hadirnya budaya sida. Budaya sida adalah bentuk penghormatan dari anak
wina (keluarga suami) kepada anak rona (keluarga asal istri) dalam berbagai
acara penting. Penghormatan tersebut diberikan dalam bentuk partisipasi
untuk meringankan tanggungan berupa uang atau barang. Budaya ini memiliki
nilai-nilai luhur yang menekankan pentingnya hubungan yang harmonis antara
manusia satu dengan yang lainnya. Penelitian ini menggunakan metode studi
literatur komparatif untuk mengeksplorasi hubungan antara budaya Sida
dan konsep persekutuan Marcel. Temuan dari penelitian ini adalah bahwa
budaya Sida dan konsep persekutuan Marcel sama-sama mengawali
partisipasi sebagai dasar persekutuan. Namun, dalam budaya Sida,
persekutuan didasarkan pada hubungan kekeluargaan, sedangkan dalam
pandangan Marcel, persekutuan didasarkan pada hubungan intersubjektif.
Hubungan intersub jektif inilah yang membuat orang saling membuka diri dan
memahami satu sama lain.

Kata Kunci: Persekutuan, Sida, relasi, intersubjektif, dan Manggarai.

Abstract

The focus in this article is to discuss the eroded brotherhood of the
Manggarai people according to Gabriel Marcel's concept of Communion in
the midst of the presence of the sida culture. The sida culture is a form
of respect from the anak wina (sister) to the anak rona (brother) in various
important events. The honor is given in the form of participation fo relieve
dependents in the form of money or goods. This culture has noble values
that emphasize the importance of harmonious relationships between
humans and each other. This research uses a comparative literature study
method to explore the relationship between the Sida culture and Marcel's

115




PERSPEKTIF 19/1/2024

concept of fellowship. The findings of this study are that Sida culture and
Marcel's concept of communion both initiate participation as the basis of
communion. However, in Sida culture, communion is based on familial
relations, while in Marcel's view, communion is based on intersubjective
relations. This intersubjective relationship is what makes people open up to
each other and understand each other.

Keywords: Communion, Sida, relation, intersubjective, and Manggarai.

1. Pengantar

Sida merupakan salah satu tradisi saling membantu antar
keluarga versi Manggarai-Flores, NTT. Budaya sida dibuat untuk
meringankan biaya upacara adat dari pihak anak rona (keluarga asal
istri), dengan sumbangan (wajib) dari anak wina (keluarga suami).
Sida ini adalah bentuk partisipasi anak wina dalam membantu anak
rona meringankan beban tanggungan (Kurnia et al., 2022; Ligu, 2016).
Dengan demikian, budaya sida menjadi perekat kekeluargaan antara
saudara dan saudari sehingga tetap saling bersilaturahmi dan bekerja
sama meskipun telah terpisah oleh perkawinan.

Tradisi Sida sangat penting untuk terus dilestarikan sebagai cara
kolektif merawat persaudaraan karena lewat tradisi ini sesama anggota
keluarga yang saling berjauhan dan (mungkin) tidak saling mengenal
dapat disatukan dalam sebuah ikatan persaudaraan yang lebih akrab.
Melalui tradisi ini, persaudaraan masyarakat Manggarai akan terus
terjaga dan terbina dengan baik. Lewat tradisi ini pula, masyarakat
Manggarai akan mampu mempertahankan ikatan sosial, rasa persatuan
dan saling percaya satu dengan lain sebagai sebuah rumpun keluarga
besar (Sugianto et al., 2022).

Budaya sida oleh masyarakat Manggarai dijalankan dalam situasi
atau peristiwa-peristiwa yang berhubungan dengan pernikahan,
kematian, dan lain sebagainya, yang diadakan oleh pihak anak rona
(Dafiqg, 2018; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023; Urak & Saffanah,
2023). Dalam acara itu, anak wina akan di-sida dan mereka akan
menjawab sida itu dengan membawa apa yang diminta dan turut
mengambil bagian dalam peristiwa itu. Hingga saat ini, tradisi sida
masih hidup dan selalu dijalankan oleh masyarakat Manggarai di setiap
kesempatan ketika hendak dilangsungkan acara pernikahan serta ketika
ada acara kematian. Tradisi ini terus hidup dan mengakar dalam diri
orang Manggarai hingga saat ini.

Budaya sida ini menekankan nilai partisipasi setiap pihak dalam
suatu kegiatan. Partisipasi ini penting agar suatu acara dapat
diselenggarakan dengan baik. Gabriel Marcel menegaskan bahwa

116




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

partisipasi merupakan kunci yang paling cocok sebagai bahasa non-
instrumental untuk membuka pintu pemahaman mengenai perasaan.
Partisipasi selalu memiliki kaitan erat dengan perasaan. Partisipasi
diartikan secara luas sebagai ‘tindakan berbagi’, ‘mengambil bagian’,
dan keikutsertaan’ (Manfour, 2021).

Dari gambaran di atas, terlihat sangat kuat nilai persaudaraan
antara anak wina dan anak rona dalam budaya Manggarai. Namun,
pada kenyataannya banyak keluarga Manggarai yang terpecah-pecah,
bahkan antara anak wina dan anak rona juga saling bermusuhan. Hal
ini juga berdampak pada relasi persaudaraan orang Manggarai secara
luas yakni karena kikisnya hubungan persaudaraan anak wina dan anak
rona, maka antara kelompok yang satu atau keluarga besar yang satu
merasa tidak bersaudara dengan yang lain. Berkurangnya rasa
persaudaraan ini berdampak pada tindakan-tindakan kekerasan,
anarkisme, serta saling menyakiti. Hal ini terjadi karena orang lain tidak
dipandang lagi sebagai saudara yang bisa saling membantu tetapi
sebagai orang asing atau bahkan musuh yang harus disingkirkan.

Sementara itu banyak dari orang Manggarai melihat budaya sida
itu sendiri sebagai transaksi keuangan yang mengarah kepada
pandangan utang wajib dan harus dilunasi (Dawu et al., 2022). Hal ini
tentu mengalami pergeseran nilai lahirnya budaya sida, yakni sebagai
bentuk sumbangan dan partisipasi dalam suatu acara. Ironinya, nilai
sida orang Manggarai sering kali tidak sesuai dengan penghasilan atau
pendapatan orang yang di-sida. Tentu hal ini secara ekonomi sangat
tidak seimbang. Namun faktor keseimbangan ekonomis ini tidak pernah
menjadi poin penting dalam budaya sida. Poin utama dari sida ialah
suatu bentuk apresiasi dari adanya hubungan sedarah yang tidak
bisa dinilai dengan biaya yang dikeluarkan. Selain itu, tradisi Sida
dalam budaya Manggarai masih terus berlangsung hingga saat ini
karena atas dasar rasa gotong royong dan kekeluargaan yang tinggi
dalam meringankan beban anak rona (saudara laki-laki) dalam
mempersiapkan dan menyukseskan acara pernikahan nantinya (Baso
et al., 2023). Kendati demikian, budaya sida ini juga memberikan
tekanan ekonomi pada beberapa pihak. Hal ini memberikan dampak
psikologis yang besar bagi anak wina atau juga anak rona (Dafiq,
2018). Bahkan ada individu yang mengalami gangguan jiwa karena
besarnya tanggungan sida dalam keluarga (Osiana et al., 2023).

Berdasarkan uraian fenomena di atas, dapat dilihat bahwa budaya
sida yang semula menjadi agen persaudaraan beralih menjadi agen
petaka yang membawa kehancuran bagi orang Manggarai. Peralihan ini
juga tentu berdampak pada hilangnya rasa persaudaraan dalam hidup

117




PERSPEKTIF 19/1/2024

bersama sebagai orang Manggarai. Padahal, tanpa hubungan keluarga
orang Manggarai memiliki kearifan relasionalitas yakni hae reba.
Relasionalitas hae reba ialah karakter dasar orang Manggarai yang
merawat dan melestarikan kehidupan bersama di mana tak seorang pun
disingkirkan melainkan semuanya dihargai dan dihormati sebagai
sahabat dan saudara (Adon, 2022). Selain itu, orang Manggarai juga
mengenal istilah raés. Raés berarti menemani atau menyertai (Borgias,
2012). Dalam hal ini, raés merujuk pada tindakan turut serta mengambil
bagian suatu kegiatan. Akan tetapi, raés dapat terjadi kalau masing-
masing pribadi sudah mengenal dan percaya satu dengan yang lain dan
karena sudah merasa dekat dan akrab (Pandor, 2015; Pandor et al.,
2023). Oleh karena itu, penulis memfokuskan penelitian ini pada
hubungan antara budaya sida dan perilaku persaudaraan orang
Manggarai yang semakin mengikis dan dikomparasikan dengan konsep
persekutuan menurut pandangan filsuf Gabriel Marcel.

2. Metode

Penelitian ini menggunakan metode studi perbandingan (komparasi)
pustaka. Sebagai sebuah studi kepustakaan, pembahasan dalam kajian
ini bersumber pada hasil penelitian terdahulu tentang budaya sida
masyarakat Manggarai dan kajian filosofis tentang pandangan Gabriel
Marcel. Berdasarkan metodologi dan pendekatan di atas, penelitian ini
pertama-tama memaparkan latar belakang, makna dan konteks
berlangsungnya sida. Kedua, memaparkan gambaran singkat tentang
Gabriel Marcel dan konsep persekutuannya. Ketiga, mengungkapkan
kekayaan nilai persekutuan dalam aktivitas sida dalam terang konsep
persekutuan Gabriel Marcel. Keempat, memaparkan relevansi
penelitian bagi kehidupan bangsa Indonesia dan secara khusus bagi
orang Manggarai sendiri. Kelima, simpulan penelitian.

3. Diskusi dan Pembahasan
Latar Belakang Budaya Sida

Secara geografis daerah Manggarai terletak di ujung barat
Pulau Flores, Provinsi Nusa Tenggara Timur. Adapun letak geografis
wilayah Manggarai ialah: a) sebelah Utara berbatasan dengan laut
Flores dan sebelah Selatan berbatasan dengan laut Sawu; b) sebelah
Timur berbatasan dengan Kabupaten Ngada dan di sebelah Barat
berbatasan dengan Provinsi Nusa Tenggara Barat (Deki, 2011).
Manggarai adalah daerah yang subur dan sangat cocok untuk pertanian.
Hal ini menyebabkan sebagian besar masyarakat Manggarai bermata
pencaharian sebagai petani.

118




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

Sebagai petani tradisional, masyarakat Manggarai tentunya bisa
menyokong kehidupan sehari-hari keluarganya masing-masing.
Keadaan ini menyebabkan orang Manggarai bisa bertahan hidup
walaupun tidak menjadi kaya dan makmur (Nggoro, 2013). Adapun
kondisi ini menunjukkan bahwa setiap keluarga Manggarai belum
memiliki kekuatan ekonomi yang baik untuk menyokong setiap acara-
acara besar seperti perkawinan, syukuran, dan kematian. Padahal,
acara-acara tersebut selalu ada dan menjadi acara penting yang
ditunggu-tunggu dalam hidup orang Manggarai.

Menyadari kenyataan di atas, maka sejak dahulu kala orang
Manggarai sudah menyiasatinya dengan meminta bantuan kepada
orang/keluarga lain. Hal itu dikenal dengan istilah bantang dan sida.
Bantang adalah kesepakatan atau kerja sama yang mana bisa dilakukan
oleh siapa saja dan tunduk pada relasi timbal balik atau saling
membantu atau saling membayar. Sedangkan sida adalah sumbangan
wajib dari pihak anak wina kepada anak rona (Janggur, 2010). Bantang
dapat dilakukan kepada siapa saja karena merupakan sebuah kontrak
kerja sama, sedangkan sida hanya dilakukan dalam pola relasi anak
wina dan anak rona. Dengan cara ini, maka semua orang/keluarga
Manggarai dapat menyelenggarakan acara-acara baik syukuran,
pernikahan, dan kematian dengan baik.

Konsep Persekutuan dalam Budaya Sida Manggarai

Sida adalah salah satu kewajiban yang dibebankan kepada anak
wina dengan membayar sejumlah uang sudah ditentukan. Uang
tersebut diberikan dalam upacara adat (Dafig, 2018). Sida juga
merupakan ungkapan keprihatinan, cinta dan belas kasih dari keluarga
anak wina kepada anak rona. Budaya sida sendiri dapat dilakukan
beberapa kali dalam setahun tergantung agenda anak rona. Anak rona
wajib melakukan sida (meminta sumbangan kepada anak wina) dan
anak wina diharapkan menerima sida yang diberikan itu dan memenuhi
jumlah nominal yang diminta (Dafiqg, 2018; Deki, 2011; Janggur, 2010,
hal. 217). Tiba sida anak rona (menerima sida dari saudara/bersedia
memberi sumbangan) artinya menerima permintaan sumbangan dana
dari keluarga anak rona agar keluarga anak rona dapat meringankan
urusannya.

Mengenai budaya sida sendiri memiliki beragam tujuan,
beberapa di antaranya yakni: sida mata (meminta sumbangan dana
acara kematian), sida laki (minta sumbangan dana perkawinan anak
laki-laki), sida penti (meminta sumbangan dana acara syukuran). Sikap
kesediaan anak wina untuk menerima sida anak rona adalah bagian

119




PERSPEKTIF 19/1/2024

tanggung jawab dari anak wina yang merupakan simbol kekerabatan
sebagai hubungan yang langgeng.

Berdasarkan tujuan sida di atas, maka anak wina juga tidak
sepenuhnya memenuhi permintaan anak rona. Sida mata (sumbangan
pada acara kematian) bersifat spontan, oleh karena itu anak rona tidak
memaksa jumlah nominal yang harus dibawa anak wina. Sedangkan
untuk sida laki (minta sumbangan dana perkawinan anak laki-laki) yang
membutuhkan biaya yang cukup banyak, nominal yang diminta kepada
anak wina cukup banyak dan diberi rentang waktu yang lama dengan
harapan anak wina dapat memenuhi atau menyanggupi permintaan itu.
Untuk sida penti (minta sumbangan untuk acara syukuran) biasanya
nominal tidak disebutkan karena acara tersebut merupakan syukuran
namun anak wina wajib membawa sumbangan secara sukarela.

Dengan demikian budaya sida ini merupakan suatu tugas yang
tak pernah selesai dihadapi oleh keluarga suami anak perempuan.
Namun, hal ini bukan bermaksud untuk menguras atau membebani
anak perempuan, tetapi ini merupakan salah satu cara agar relasi
persaudaraan tetap terjalin. Selain itu, setiap keluarga juga memiliki
kedudukan sebagai anak wina dan anak rona. Oleh karena itu setiap
keluarga berhak memberi sida dan juga menerima sida.

Konsep Persekutuan Menurut Gabriel Marcel

Seorang individu akan berarti jika ia hadir bersama orang lain
(Fransiskus Gultom, 2019, hal. 20). Kehadiran bersama orang lain
mensyaratkan suatu jalinan relasi dengan orang tersebut. Relasi itu oleh
Gabriel Marcel disebut relasi intersubjektivitas, yakni suatu bentuk
persekutuan antar-pribadi: suatu ikatan antar-pribadi yang melampaui
batas-batas objektif. Bagi Marcel, relasi intersubjektif mendorong
seseorang untuk keluar dari egoismenya dan menggerakkannya
menjadi pribadi yang penuh cinta (Goa, 2019). Cinta sebenarnya
adalah kemauan untuk selalu berfokus pada orang lain dan
meninggalkan diri sendiri. Kesediaan untuk menerima orang lain
sebagai bagian dari dirinya sendiri adalah hal pertama yang harus
dimiliki seseorang untuk menjadi individu yang penuh cinta. Jika
seseorang memiliki sikap ingat diri yang kuat dan tidak mau berbagi
apa yang dimilikinya dengan orang lain, sangatlah sulit baginya untuk
menerima dan mengakui keberadaan orang lain.

Dalam pengalaman intersubjektif, partisipasi manusia
terejawantah dalam esse est co-esse (ada selalu berarti ada-bersama).
Itulah eksistensi manusia. Manusia selalu berada-bersama-dengan-
orang lain (Fransiskus Gultom, 2019, hal. 15). Berada bersama yang

120




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

dimaksud di sini adalah mengakui keberadaan orang lain dan turut
berpartisipasi dalam hidup orang lain atau hidup bersama, serta terus
membuka diri pada partisipasi orang lain dalam hidupnya.

Marcel membedakan dua macam hubungan antar manusia:
hubungan aku-dia dan hubungan aku—engkau. Hubungan pertama
memandang orang lain menurut fungsinya. Mereka saya sebut sebagai
dia karena mereka bernilai bagiku dan karena mereka memiliki fungsi
bagiku. Sedangkan hubungan kedua berlangsung pada taraf lebih
tinggi. Orang lain tampak bagi saya bukan sebagai orang yang memiliki
fungsi tertentu, lebih saya lihat sebagai ‘misteri’. Pada gilirannya
dengan membuka diri pada ‘misteri’ itu, maka saya pun menyediakan
diri untuk terbuka agar dikenal oleh ‘misteri’ itu (Oloan Tumanggor,
2015). Dalam konteks ini, ada boleh diartikan sebagai tindakan subjek
yang membuka diri kepada subjek lain, yang menyediakan diri agar
dikenal oleh subjek lain dan yang mengadakan komunikasi dan
persekutuan dengan orang lain. Dalam semua tindakan itu tampaklah
sikap dasar cara berada manusia, yakni keterarahannya untuk selalu
terbuka pada orang lain. Manusia selalu dan di mana saja ingin
berpartisipasi dalam ada atau eksistensi orang lain (Fransiskus Gultom,
2019, hal. 14).

Sida dan Persekutuan Gabriel Marcel

Budaya sida dalam masyarakat Manggarai dan konsep
persekutuan Gabriel Marcel sama-sama menggagas tentang partisipasi.
Keduanya juga memberi dasar bagi partisipasi itu yakni harus ada
relasi. Sebab relasi itulah yang menjadi dasar dari hadirnya partisipasi
dalam hidup satu dengan yang lain. Singkatnya partisipasi itulah yang
membentuk persekutuan.

Kendati sama-sama menggagas konsep persekutuan melalui
partisipasi yang berlandaskan pada relasi, nyatanya hasil yang
diperoleh dari budaya sida tidak seindah pemaparan Marcel dan bahkan
budaya sida itu malahan menjadi problem serius dalam menunjang
ekonomi rumah tangga dan juga membawa dampak psikologis bagi
anak wina (Baso et al., 2023; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023).
Hal ini menunjukkan bahwa ada perbedaan mendasar antara budaya
sida dan konsep persekutuan Gabriel Marcel.

Budaya sida mendasari persekutuan dan partisipasi itu pada
hubungan kekeluargaan (woe nelu/anak wina dan anak rona). Dalam
hubungan ini, pola relasi itu jika dikaitkan dengan pemikiran Marcel
ialah pola relasi aku-dia. Dalam pola relasi ini, hubungan kedua belah
pihak dilihat berdasarkan fungsinya, yakni apakah memberi nilai atau

121




PERSPEKTIF 19/1/2024

keuntungan bagi yang membutuhkan. Menurut hemat penulis,
pandangan ini sangat tepat jika disematkan dalam gambaran budaya
sida sekarang ini. Sebab, anak rona akan memberi sida kepada anak
wina jika ada perhelatan besar dan pada saat sida itulah anak rona baru
menyambangi rumah anak wina.

Lebih dari itu, pola relasi antara anak rona dan anak wina ialah
pola relasi subjek-objek. Dalam hal ini, anak rona melihat anak wina
sebagai objek, sehingga tidak terjadi pengenalan yang baik dari anak
rona terhadap anak wina. Tidak terjadinya pengenalan yang baik ini
karena tidak adanya proses membuka diri baik dari anak rona maupun
dari anak wina, sehingga yang terjadi dalam proses sida ialah tindakan
transaksi ekonomi. Karena ini menjadi transaksi ekonomi, maka sida
itu diberikan tanpa terlebih dahulu melihat situasi, latar belakang, dan
keadaan anak wina. Tidak tampaknya korelasi antara situasi dan
kondisi anak wina dalam sida membuat persaudaraan dan partisipasi
dalam sida ini bersifat semu. Kesemuan itu juga semakin nyata dengan
lahirnya berbagai problem pada anak wina, seperti: menambah utang,
tekanan psikis, kesulitan membangun ekonomi keluarga, dll (Baso et
al., 2023; Dafig, 2018; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023). Selain
itu, pasca sida dibayar oleh anak wina, relasi antara anak wina dan anak
rona tetaplah sama, tidak mengalami perubahan. Setelah budaya sida
dilaksanakan, keberadaan anak wina akan tetap dianggap sebagai objek
yang akan terus diminta partisipasi.

Dalam relasi sebagai sesama masyarakat dan sesama manusia,
hubungan anak wina dan anak rona ini tidak memberi banyak dampak.
Bahkan justru menimbulkan perpecahan dan pertengkaran. Banyak
kasus-kasus kekerasan dalam hidup orang Manggarai dilakukan oleh
mereka yang saling sida, seperti: kasus pembunuhan, perang tanding
merebut lahan, pencurian, perzinaan, dll (Sina, 2022). Dengan
demikian ini menunjukkan bahwa sida yang dilakukan itu hanya
sebatas transaksi yang didasari pada prinsip hak dan kewajiban dan
tidak ada nilai lebih dari itu untuk membangun persekutuan yang lebih
baik.

Budaya sida merupakan cara persekutuan primordial orang
Manggarai. Cara persekutuan yang primordial ini tentu sangat terbatas
dan belum merupakan persekutuan yang sesungguhnya. la akan
mencapai tingkat yang tinggi jika persekutuan primordial ini beralih
kepada ikatan hubungan pribadi dengan orang lain yang berlandas pada
cinta. Sebab dalam persekutuan cinta itulah manusia akan mengalami
kepenuhan dirinya dan dalam taraf inilah manusia mencapai
transendensi diri. Transendensi diri ini penting karena hanya dengan

122




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

transendensi diri, persekutuan dengan orang lain itu bisa terjadi. Hal ini
bagi Marcel menjadi penting karena pusat perhatiannya adalah
bagaimana manusia dapat hidup dengan sepenuhnya dan hidup secara
baik bersama dengan orang lain (Fransiskus Gultom, 2019, hal. 15).

Prinsip kebersamaan menurut Marcel mengandaikan adanya
relasi intersubjektivitas dan adanya ikatan cinta. Kedua prinsip ini
kurang tampak dalam budaya sida Manggarai. Intersubjektivitas yang
dimaksud oleh Marcel adalah sebagai keterbukaan subjek yang satu
kepada subjek yang lain. Dalam budaya sida hal ini tidak terjadi karena
pola relasinya subjek-objek. Kendati dipaksakan untuk disebut relasi
subjek-subjek, di sana pun tidak terjadi saling terbuka. Saling terbuka
yang dimaksud ialah anak rona terbuka melihat situasi anak wina dan
diharapkan realistis dalam memberi sida. Begitu pun sebaliknya, anak
wina terbuka melihat keadaan anak rona sehingga jawaban sida itu
merupakan ekspresi kepedulian dan betul saling membantu, dan bukan
karena tuntutan dan kewajiban. Konsekuensi lain dari absennya sikap
saling terbuka ini ialah orang Manggarai menjadi semakin individualis
(Pandor et al., 2023) dan tidak peduli dengan sesamanya bahkan dalam
urusan sida. Sehingga banyak kekacauan dan menghilangnya nilai
partisipasi dan persekutuan.

Prinsip kebersamaan berikutnya adalah cinta. Cinta pada
dasarnya merupakan suatu tindakan yang keluar dari kemerdekaan
seseorang untuk mencintai orang lain atau dirinya sendiri. Mencintai
dengan demikian adalah suatu tindakan bebas yang sifatnya aktif.
Dengan cinta, pertemuan manusia satu dengan lainnya membuahkan
suatu kehadiran bersama (co-presence). Kehadiran bersama itu
membuahkan kebersamaan. Dengan demikian, cinta memang berasal
dari inti kedalaman manusia. Cinta itu bisa tergambar dengan riil dalam
relasi perkawinan, keluarga, dan persaudaraan (Fransiskus Gultom,
2019, hal. 21). Sebenarnya, budaya sida pada hakikatnya adalah sebagai
ekspresi cinta, yakni cinta dari anak wina kepada anak rona, dan cinta
itu termanifestasi dalam partisipasi. Namun, sayangnya, partisipasi
orang Manggarai dalam sida kebanyakan bukan karena ekspresi cinta,
melainkan karena kewajiban dan tuntutan.

Partisipasi dalam pemikiran Marcel maksudnya manusia perlu
terlibat dalam kehidupan konkret, terutama dalam pengalaman hidup
(Fransiskus Gultom, 2019, hal. 26). Dalam hal ini, partisipasi itu
membentuk kebersamaan. Dalam kebersamaan, Marcel menekankan
kesadaran akan pentingnya kehadiran dan partisipasi eksistensi yang
lain. Aspek ini menuntut adanya tanggung jawab pribadi (Fransiskus
Gultom, 2019, hal. 28). Namun, keterlibatan yang dimaksud bukan

123




PERSPEKTIF 19/1/2024

berarti suatu kedekatan menurut kategori ruang, melainkan merupakan
suatu pertalian batin antara dua orang atau lebih yang bebas, sehingga
masing-masing pihak mampu secara efektif berpartisipasi satu dengan
yang lain (Hariyadi, 1994). Mengenai partisipasi yang dimaksud tidak
melulu berarti berada di tempat yang sama pada saat yang sama
(Bertens, 2006).

Dalam budaya sida, partisipasi aktif itu sangat diperlukan, baik
dalam memberi sumbangan dan juga kehadiran. Partisipasi itu juga
merupakan bentuk kepedulian dan tanggung jawab dari pihak anak
wina kepada anak rona. Kehadiran ini juga memberi gambaran tentang
persekutuan dankeadaan tidak sendiriannya pihak anak wina.

Relevansi

Setelah membahas budaya sida Manggarai dalam terang konsep
persekutuan Gabriel Marcel, maka baiklah dilihat relevansi dua
gagasan ini terhadap bangsa Indonesia sebagai masyarakat
multikultural dan bagi Masyarakat Manggarai. Pertama, bagi bangsa
Indonesia. Menyadari bahwa bangsa Indonesia adalah bangsa yang
multikultural, maka setiap orang Indonesia perlu menghidupi dan
menghayati nilai persekutuan dan kebersamaan dalam budaya sida dan
gagasan persekutuan Gabriel Marcel dalam relasi sehari-hari. Gagasan-
gagasan tersebut akan mendorong orang Indonesia untuk bersikap
terbuka dan mengakui keberadaan orang lain dari latar belakang mana
pun sebagai sesama dalam suatu masyarakat. Pengakuan itu juga akan
membawa masyarakat Indonesia pada sikap saling peduli dan saling
mencintai satu sama lain sehingga segala bentuk diskriminasi bisa
direduksi.

Kedua, bagi masyarakat Manggarai. Budaya sida adalah suatu
frame relasi persekutuan. Namun, persekutuan yang ada dalam budaya
sida sekarang ini masih merupakan persekutuan subjek-objek atau
menurut pandangan Marcel, persekutuan itu adalah persekutuan aku-
dia. Sehingga ini justru memunculkan atau membawa pengaruh-
pengaruh negatif dalam praktik budaya sida. Oleh karena itu, gagasan
persekutuan dan konsep intersubjektivitas Gabriel Marcel sangat urgen
bagi keberlangsungan hidup orang Manggarai terutama dalam
mempraktikkan budaya sida. Dalam hal ini, penekanan relasi
intersubjektivitas antara anak wina dan anak rona mampu membawa
mereka pada kesadaran akan pentingnya partisipasi orang lain dan
pentingnya saling mencintai dalam hidup terutama yang termanifestasi
dalam usaha saling membantu. Kesadaran ini akan mendorong para
pelaku untuk terlebih dahulu membuka diri dan mengenal pihak lain

124




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

sehingga hasil dari pengenalan itu akan sangat menentukan nilai sida
yang diminta anak rona dan besarnya kontribusi atau sumbangan yang
diberikan oleh anak wina.

Budaya sida merupakan suatu budaya saling membantu yang
berbasis kekeluargaan. Oleh karena itu, dalam praktiknya sering kali
bersifat menuntut hak dan menjalankan kewajiban. Dalam pandangan
Marcel, hal ini harus terus didorong tidak hanya sampai pada pola relasi
fungsional, tetapi harus sampai pada relasi intersubjektif dan
menjadikan cinta sebagai dasarnya. Jika cinta dapat dijadikan dasar,
maka segala bentuk problem karena tekanan budaya sida anak akan
dengan sendirinya mengalami pengurangan bahkan hilang.

4.  Simpulan

Sejatinya setiap manusia di dunia akan selalu membutuhkan
orang lain, baik untuk bersekutu maupun untuk bekerja sama. Dalam
kerja sama itu, diperlukan sikap partisipatif dari semua pihak agar
persekutuan itu dapat dibangun dan berjalan dengan baik. Partisipasi
dari para pihak sangat bergantung pada relasi yang dibangun antar
pihak.

Dalam konteks budaya sida Manggarai, relasi yang sering kali
terjalin adalah relasi subjek-objek yang menekankan soal fungsi dan
nilai, sehingga persekutuan tidak terbangun atau berjalan dengan baik.
Oleh karena itu, Gabriel Marcel, mengajukan pola relasi subjek-subjek
atau intersubjektif agar persekutuan itu dapat sungguh-sungguh nyata
dalam hidup bersama. Pola relasi ini mengajarkan tentang keterbukaan
semua pihak dan dalam konteks sida, anak rona harus terbuka melihat
kondisi anak wina dan begitu pula sebaliknya. Keterbukaan ini akan
membawa semua pihak pada rasa saling mencintai dan saling peduli
satu dengan yang lain. Hal ini tentu sejalan dengan latar belakang
lahirnya budaya sida, yakni sebagai ekspresi cinta dan kepedulian anak
wina kepada anak rona.

Dengan demikian, budaya sida adalah budaya yang perlu
dilestarikan oleh orang Manggarai karena budaya ini mengedepankan
nilai persekutuan dan partisipasi. Hal ini perlu dipertahankan dan
dikembangkan agar dengan budaya sida, orang Manggarai sungguh-
sungguh dapat hidup dalam persekutuan. Hidup dalam persekutuan itu
ialah hidup yang harmonis, saling mendukung satu dengan yang lain,
sehingga segala bentuk perpecahan, pertikaian, dan permusuhan
perlahan-lahan dapat direduksi.

125




PERSPEKTIF 19/1/2024

DAFTAR PUSTAKA

Adon, M. J. (2022). Konsep Relasionalitas Orang Manggarai dalam
Terminologi Hae Reba Menurut Filsafat Gabriel Marcel.
TOTOBUANG, 10(2).

Baso, S. P., Moi, M. 0. V., & Dawu, L. M. T. (2023). Konsep Matching
dalam Budaya Sida Perkawinan Masyarakat Manggarai. Journal
on Education, 5(2), 4923-4932.

Bertens, K. (2006). Filsafat Barat Kontemporer Jilid 1l Prancis. PT
Gramedia Pustaka Utama.

Borgias, F. (2012). Filsafat Sosial dan Filsafat Pendidikan Manggarai
Belajar dari “Sokrates” Golo Momol, P. Florianus Laot OFM. In
Iman, Budaya & Pergumulan Sosial: Refleksi Yubelium 100
Tahun Gereja Katolik Manggarai (Chen, M., hal. 127-156). Obor.

Dafig, N. (2018). Dinamika Psikologis Pada Masyarakat Manggarai
Terkait Budaya Belis. Wawasan Kesehatan, 3(2), 98-104.
https://stikessantupaulus.e-journal.id/JWK/article/view/48

Dawu, L. M. T., Baso, S. P., & Moi, M. O. V. (2022). Revealing the
SIDA Culture in Manggarai on an Accrualbased Accounting
Perspective. The Indonesian Accounting Review, 12(2), 203-211.
https://doi.org/10.14414/tiar.v12i2.2836

Deki, K. T. (2011). Tradisi Lisan Orang Manggarai, Membidik
Persaudaraan dalam Bingkai Sastra. Parhessia Institute.

Fransiskus Gultom, A. (2019). Metafisika Kebersamaan Dalam Lensa
Gabriel Marcel. In Antropologi Metafisika & Isu-Isu Kekinian
(hal. 130). CV Lintas Nalar.

Goa, L. (2019). Relasi Intersubjektif Pembina dan Anak Asuh di Wisma
Putera Bhakti Luhur Malang. SAPA - Jurnal Kateketik dan
Pastoral, 4(1), 37-45. https://e-journal.stp-ipi.ac.id/index.php/
sapa/article/view/67

Hariyadi, M. (1994). Membangun Hubungan Antarpribadi
Berdasarkan Prinsip Partisipasi, Persekutuan, dan Cinta Menurut
Gabriel Marcel. Kanisius.

Janggur, P. (2010). Butir-Butir Budaya Manggarai Jilid 1. Yayasan Siri
Bongkok.

Kurnia, H., Dasar, F. L., & Kusumawati, 1. (2022). Nilai-nilai karakter
Budaya Belis dalam Perkawinan Adat Masyarakat Desa Benteng
Tado Kabupaten Manggarai Barat Nusa Tenggara Timur.
Satwika : Kajian Ilmu Budaya dan Perubahan Sosial, 6(2), 311—
322. https://doi.org/10.22219/SATWIKA.V612.22300

Ligu, S. (2016). Analysis Of The Meaning Of Ata Pe’ang Ko Ata One
In Manggarai Culture (Tradition). JURNAL ILMIAH BAHASA

126




persaudaraan orang manggarai — doris & hutagalung

DAN SASTRA, 3(1), 66-84.
https://ejournal.unikama.ac.id/index.php/JIBS/article/view/1156

Manfour, K. (2021). Menjadi Manusia Partisipan di Tengah Pandemi.
FOCUS, 2(2), 83-91.
https://doi.org/10.26593/FOCUS.V212.5353

Nggoro, A. M. (2013). Budaya Manggarai, Selayang Pandang. Nusa
Indah.

Oloan Tumanggor, R. (2015). Komunikasi Antar Pribadi Manusia:
Suatu Tinjauan Filosofis. Jurnal Etika, 7, 1-11.

Osiana, D., Bagus Jaya Lesmana, C., & Ketut Putri Ariani, N. (2023).
Mental Disorders with Sida Cultural Background in the Manggarai
Tribe East Nusa Tenggara. Azerbaijan Medical Journal, 63(1),
6669-6676.

Pandor, P. (2015). Imanensi dan Transendensi Mori Kraeng sebagai
Wujud Tertinggi Orang Manggarai. In A. Riyanto, J. Ohoitimur,
C. B. Mulyatno, & O. G. Madung (Ed.), Kearifan Lokal Pancasila,
Butir-Butir Filsafat Keindonesiaan (hal. 85-108). Kanisius.

Pandor, P., Gon, V., & Domingus, H. A. (2023). Reéis, Ruis, Raés, Raos:
Frames of Intersubjective Relations of Manggarai People
(Philosophical Studies Based on Gabriel Marcel’s Concept of
Intersubjectivity). Journal of Education, Humaniora and Social
Sciences (JEHSS), 5(3), 1687-1699.

Sina, M. W. (2022). 46 Kasus Kekerasan Perempuan dan Anak Terjadi
di Manggarai Sepanjang 2021 | kumparan.com. Florespedia.
https://kumparan.com/florespedia/46-kasus-kekerasan-perempu
an-dan-anak-terjadi-di-manggarai-sepanjang-2021-1xIihNEE9c]

Sugianto, H. O., Roe, Y. T., & Wati, F. (2022). Ritual “Kelas” Desa
Wejang Nendong Kecamatan Pocoranaka Timur Kabupaten
Manggarai Timur (Kajian Budaya Kenduri Kematian Dalam Adat
Manggarai). Sajaratun: Jurnal Sejarah dan Pembelajaran
Sejarah, 7(2), 1-17. http://e-journal.uniflor.ac.id/index.php/
sajaratun/article/view/2488

Urak, M. P., & Saffanah, W. M. (2023). Ritual Kelas pada Suku Rakas
Manggarai. JIM: Jurnal limiah Mahasiswa Pendidikan Sejarah,
8(3), 1696-1707. https://doi.org/10.24815/JIMPS.V813.25247

EaCETN © the Author(s) 2024
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-No Commercial-NoDerivatives
4.0 International License.

127



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

