
Perspektif,  Jurnal  Agama  dan  Kebudayaan              e-ISSN  2961-8657;  p-ISSN  1907-4999 

Vol.  19,  No.  1  (Juni  2024),  hlm.  115-127       DOI: https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.217 

 

 

  115 

Persaudaraan Orang Manggarai yang Terkikis  
(Tinjauan atas Budaya Sida Manggarai Menurut   

Konsep Persekutuan Gabriel Marcel) 

 
Yulius Edward Indra Doris;1 A. Marisa Br. Hutagalung2 
1Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Malang 

2Universitas Indonesia 
1indradoris97@gmail.com 

2amarisabrhutagalung@gmail.com 

 

 

Abstrak  
Fokus dalam artikel ini adalah membahas persaudaraan orang Manggarai 

yang terkikis menurut konsep Persekutuan Gabriel Marcel di tengah 

hadirnya budaya sida. Budaya sida adalah bentuk penghormatan dari anak 

wina (keluarga suami) kepada anak rona (keluarga asal istri) dalam berbagai 

acara penting. Penghormatan tersebut diberikan dalam bentuk partisipasi 

untuk meringankan tanggungan berupa uang atau barang. Budaya ini memiliki 

nilai-nilai luhur yang menekankan pentingnya hubungan yang harmonis antara 

manusia satu dengan yang lainnya. Penelitian ini menggunakan metode studi 

literatur komparatif untuk mengeksplorasi hubungan antara budaya Sida 

dan konsep persekutuan Marcel. Temuan dari penelitian ini adalah bahwa 

budaya Sida dan konsep persekutuan Marcel sama-sama mengawali 

partisipasi sebagai dasar persekutuan. Namun, dalam budaya Sida, 

persekutuan didasarkan pada hubungan kekeluargaan, sedangkan dalam 

pandangan Marcel, persekutuan didasarkan pada hubungan intersubjektif. 

Hubungan intersubjektif inilah yang membuat orang saling membuka diri dan 

memahami satu sama lain. 

Kata Kunci: Persekutuan, Sida, relasi, intersubjektif, dan Manggarai.  

 

 

Abstract  
The focus in this article is to discuss the eroded brotherhood of the 

Manggarai people according to Gabriel Marcel's concept of Communion in 

the midst of the presence of the sida culture. The sida culture is a form 

of respect from the anak wina (sister) to the anak rona (brother) in various 

important events. The honor is given in the form of participation to relieve 

dependents in the form of money or goods. This culture has noble values 

that emphasize the importance of harmonious relationships between 

humans and each other. This research uses a comparative literature study 

method to explore the relationship between the Sida culture and Marcel's 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

116 

concept of fellowship. The findings of this study are that Sida culture and 

Marcel's concept of communion both initiate participation as the basis of 

communion. However, in Sida culture, communion is based on familial 

relations, while in Marcel's view, communion is based on intersubjective 

relations. This intersubjective relationship is what makes people open up to 

each other and understand each other. 

Keywords: Communion, Sida, relation, intersubjective, and Manggarai. 

 

1. Pengantar 

Sida merupakan  salah satu tradisi saling membantu antar 

keluarga versi Manggarai-Flores, NTT. Budaya sida dibuat untuk 

meringankan biaya upacara adat dari pihak anak rona (keluarga asal 

istri), dengan sumbangan  (wajib)  dari  anak  wina  (keluarga suami). 

Sida ini adalah bentuk partisipasi anak wina dalam membantu anak 

rona meringankan beban tanggungan (Kurnia et al., 2022; Ligu, 2016). 

Dengan demikian, budaya sida menjadi perekat kekeluargaan antara 

saudara dan saudari sehingga tetap saling bersilaturahmi dan bekerja 

sama meskipun telah terpisah oleh perkawinan.  

Tradisi Sida sangat penting untuk terus dilestarikan sebagai cara 

kolektif merawat persaudaraan karena lewat tradisi ini sesama anggota 

keluarga yang saling berjauhan dan (mungkin) tidak saling mengenal 

dapat disatukan dalam sebuah ikatan persaudaraan yang lebih akrab. 

Melalui  tradisi ini, persaudaraan masyarakat Manggarai akan terus 

terjaga dan terbina dengan baik. Lewat tradisi ini pula, masyarakat 

Manggarai akan  mampu mempertahankan ikatan sosial, rasa persatuan 

dan saling percaya satu dengan lain sebagai sebuah rumpun keluarga 

besar (Sugianto et al., 2022). 

Budaya sida oleh masyarakat Manggarai dijalankan dalam situasi 

atau peristiwa-peristiwa yang berhubungan dengan pernikahan, 

kematian, dan lain sebagainya, yang diadakan oleh pihak anak rona 

(Dafiq, 2018; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023; Urak & Saffanah, 

2023). Dalam acara itu, anak wina akan di-sida dan mereka akan 

menjawab sida itu dengan membawa apa yang diminta dan turut 

mengambil bagian dalam peristiwa itu. Hingga saat ini, tradisi sida 

masih hidup dan selalu dijalankan oleh masyarakat Manggarai di setiap 

kesempatan ketika hendak dilangsungkan acara pernikahan serta ketika 

ada acara kematian. Tradisi ini terus hidup dan mengakar dalam diri 

orang Manggarai hingga saat ini.   

Budaya sida ini menekankan nilai partisipasi setiap pihak dalam 

suatu kegiatan. Partisipasi ini penting agar suatu acara dapat 

diselenggarakan dengan baik. Gabriel Marcel menegaskan bahwa 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

117 

partisipasi merupakan kunci yang paling cocok sebagai bahasa  non-

instrumental untuk membuka pintu pemahaman mengenai perasaan. 

Partisipasi selalu memiliki kaitan erat dengan perasaan. Partisipasi 

diartikan secara luas sebagai ‘tindakan berbagi’, ‘mengambil bagian’, 

dan  keikutsertaan’ (Manfour, 2021). 

Dari gambaran di atas, terlihat sangat kuat nilai persaudaraan 

antara anak wina dan anak rona dalam budaya Manggarai. Namun, 

pada kenyataannya banyak keluarga Manggarai yang terpecah-pecah, 

bahkan antara anak wina dan anak rona juga saling bermusuhan. Hal 

ini juga berdampak pada relasi persaudaraan orang Manggarai secara 

luas yakni karena kikisnya hubungan persaudaraan anak wina dan anak 

rona, maka antara kelompok yang satu atau keluarga besar yang satu 

merasa tidak bersaudara dengan yang lain. Berkurangnya rasa 

persaudaraan ini berdampak pada tindakan-tindakan kekerasan, 

anarkisme, serta saling menyakiti. Hal ini terjadi karena orang lain tidak 

dipandang lagi sebagai saudara yang bisa saling membantu tetapi 

sebagai orang asing atau bahkan musuh yang harus disingkirkan.  

Sementara itu banyak dari orang Manggarai melihat budaya sida 

itu sendiri sebagai transaksi keuangan yang mengarah kepada 

pandangan utang wajib dan harus dilunasi (Dawu et al., 2022). Hal ini 

tentu mengalami pergeseran nilai lahirnya budaya sida, yakni sebagai 

bentuk sumbangan dan partisipasi dalam suatu acara. Ironinya, nilai 

sida orang Manggarai sering kali tidak sesuai dengan penghasilan atau 

pendapatan orang yang di-sida. Tentu hal ini secara ekonomi sangat 

tidak seimbang. Namun faktor keseimbangan ekonomis ini tidak pernah 

menjadi poin penting dalam budaya sida. Poin utama dari sida ialah 

suatu  bentuk  apresiasi  dari  adanya  hubungan sedarah  yang  tidak  

bisa dinilai dengan biaya yang dikeluarkan. Selain itu, tradisi Sida 

dalam budaya Manggarai masih terus berlangsung hingga saat ini 

karena atas dasar rasa gotong royong dan kekeluargaan yang tinggi 

dalam meringankan beban anak rona (saudara laki-laki) dalam  

mempersiapkan  dan  menyukseskan  acara  pernikahan  nantinya (Baso 

et al., 2023). Kendati demikian, budaya sida ini juga memberikan 

tekanan ekonomi pada beberapa pihak. Hal ini memberikan dampak 

psikologis yang besar bagi anak wina atau juga anak rona (Dafiq, 

2018). Bahkan ada individu yang mengalami gangguan jiwa karena 

besarnya tanggungan sida dalam keluarga (Osiana et al., 2023). 

Berdasarkan uraian fenomena di atas, dapat dilihat bahwa budaya 

sida yang semula menjadi agen persaudaraan beralih menjadi agen 

petaka yang membawa kehancuran bagi orang Manggarai. Peralihan ini 

juga tentu berdampak pada hilangnya rasa persaudaraan dalam hidup 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

118 

bersama sebagai orang Manggarai. Padahal, tanpa hubungan keluarga 

orang Manggarai memiliki kearifan relasionalitas yakni hae reba. 

Relasionalitas hae reba ialah karakter dasar orang Manggarai yang 

merawat dan melestarikan kehidupan bersama di mana tak seorang pun   

disingkirkan melainkan semuanya dihargai dan dihormati sebagai 

sahabat dan saudara (Adon, 2022). Selain itu, orang Manggarai juga 

mengenal istilah raés. Raés berarti menemani  atau  menyertai (Borgias, 

2012). Dalam hal ini, raés merujuk pada tindakan turut serta mengambil 

bagian suatu kegiatan. Akan tetapi, raés dapat terjadi kalau masing-

masing pribadi sudah mengenal dan percaya satu dengan yang lain dan 

karena sudah merasa dekat dan akrab (Pandor, 2015; Pandor et al., 

2023). Oleh karena itu, penulis memfokuskan penelitian ini pada 

hubungan antara budaya sida dan perilaku persaudaraan orang 

Manggarai yang semakin mengikis dan dikomparasikan dengan konsep 

persekutuan menurut pandangan filsuf Gabriel Marcel. 

 

2. Metode  

Penelitian ini menggunakan metode studi perbandingan (komparasi) 

pustaka. Sebagai  sebuah  studi  kepustakaan,  pembahasan dalam kajian   

ini bersumber pada hasil penelitian terdahulu tentang budaya sida 

masyarakat Manggarai dan kajian filosofis tentang pandangan Gabriel  

Marcel. Berdasarkan metodologi dan pendekatan di atas, penelitian ini 

pertama-tama memaparkan latar belakang, makna dan konteks   

berlangsungnya sida. Kedua, memaparkan gambaran singkat tentang 

Gabriel Marcel dan konsep persekutuannya. Ketiga, mengungkapkan  

kekayaan  nilai  persekutuan  dalam  aktivitas sida dalam terang konsep 

persekutuan Gabriel Marcel. Keempat, memaparkan relevansi 

penelitian bagi kehidupan bangsa Indonesia dan secara khusus bagi 

orang Manggarai sendiri. Kelima, simpulan penelitian. 

 

3. Diskusi dan Pembahasan  

Latar Belakang Budaya Sida 

Secara  geografis  daerah  Manggarai  terletak  di  ujung  barat  

Pulau  Flores,  Provinsi  Nusa Tenggara Timur. Adapun letak geografis  

wilayah  Manggarai  ialah:  a)  sebelah  Utara  berbatasan  dengan  laut  

Flores  dan  sebelah Selatan berbatasan dengan laut Sawu; b) sebelah 

Timur berbatasan dengan Kabupaten Ngada dan di  sebelah  Barat  

berbatasan  dengan  Provinsi  Nusa Tenggara  Barat (Deki, 2011). 

Manggarai adalah daerah yang subur dan sangat cocok untuk pertanian. 

Hal ini menyebabkan sebagian besar masyarakat Manggarai bermata 

pencaharian sebagai petani. 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

119 

Sebagai petani tradisional, masyarakat Manggarai tentunya bisa 

menyokong kehidupan sehari-hari keluarganya masing-masing. 

Keadaan ini menyebabkan orang Manggarai bisa bertahan hidup 

walaupun tidak menjadi kaya dan makmur (Nggoro, 2013). Adapun 

kondisi ini menunjukkan bahwa setiap keluarga Manggarai belum 

memiliki kekuatan ekonomi yang baik untuk menyokong setiap acara-

acara besar seperti perkawinan, syukuran, dan kematian. Padahal, 

acara-acara tersebut selalu ada dan menjadi acara penting yang 

ditunggu-tunggu dalam hidup orang Manggarai. 

Menyadari kenyataan di atas, maka sejak dahulu kala orang 

Manggarai sudah menyiasatinya dengan meminta bantuan kepada 

orang/keluarga lain. Hal itu dikenal dengan istilah bantang dan sida. 

Bantang adalah kesepakatan atau kerja sama yang mana bisa dilakukan 

oleh siapa saja dan tunduk pada relasi timbal balik atau saling 

membantu atau saling membayar. Sedangkan sida adalah sumbangan 

wajib dari pihak anak wina kepada anak rona (Janggur, 2010). Bantang 

dapat dilakukan kepada siapa saja karena merupakan sebuah kontrak 

kerja sama, sedangkan sida hanya dilakukan dalam pola relasi anak 

wina dan anak rona. Dengan cara ini, maka semua orang/keluarga 

Manggarai dapat menyelenggarakan acara-acara baik syukuran, 

pernikahan, dan kematian dengan baik. 

  

Konsep Persekutuan dalam Budaya Sida Manggarai 

Sida  adalah  salah satu kewajiban yang dibebankan kepada anak  

wina dengan membayar sejumlah uang sudah ditentukan. Uang  

tersebut diberikan dalam upacara adat (Dafiq, 2018). Sida juga 

merupakan  ungkapan keprihatinan, cinta dan belas kasih dari keluarga  

anak wina kepada anak rona. Budaya sida sendiri dapat dilakukan 

beberapa kali dalam setahun tergantung agenda anak rona. Anak rona  

wajib melakukan sida (meminta  sumbangan  kepada anak wina) dan 

anak wina diharapkan menerima sida yang diberikan itu dan memenuhi 

jumlah nominal yang diminta (Dafiq, 2018; Deki, 2011; Janggur, 2010, 

hal. 217). Tiba sida anak rona (menerima sida  dari saudara/bersedia 

memberi sumbangan) artinya menerima permintaan sumbangan  dana  

dari  keluarga anak  rona  agar  keluarga anak  rona  dapat  meringankan 

urusannya. 

Mengenai budaya sida sendiri memiliki beragam tujuan, 

beberapa di antaranya yakni: sida  mata (meminta  sumbangan  dana  

acara kematian), sida  laki (minta  sumbangan  dana  perkawinan anak 

laki-laki), sida penti (meminta sumbangan dana acara syukuran). Sikap  

kesediaan anak wina untuk menerima sida anak rona adalah bagian 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

120 

tanggung jawab dari anak wina yang merupakan simbol kekerabatan 

sebagai hubungan yang langgeng.  

Berdasarkan tujuan sida di atas, maka anak wina juga tidak 

sepenuhnya memenuhi permintaan anak rona. Sida mata (sumbangan   

pada   acara kematian) bersifat spontan,  oleh karena itu anak  rona tidak 

memaksa jumlah nominal yang harus dibawa anak wina. Sedangkan 

untuk sida laki (minta sumbangan dana perkawinan anak laki-laki) yang 

membutuhkan biaya yang cukup banyak, nominal yang diminta kepada 

anak wina cukup banyak dan diberi rentang waktu yang lama dengan 

harapan anak wina dapat memenuhi atau menyanggupi permintaan itu.  

Untuk sida penti (minta sumbangan untuk acara syukuran) biasanya 

nominal tidak disebutkan karena acara tersebut merupakan syukuran 

namun anak wina wajib membawa sumbangan secara sukarela.   

Dengan demikian budaya sida ini merupakan  suatu  tugas  yang  

tak  pernah  selesai  dihadapi  oleh  keluarga  suami  anak perempuan. 

Namun, hal ini bukan bermaksud untuk menguras atau membebani 

anak perempuan, tetapi ini merupakan salah satu cara agar relasi 

persaudaraan tetap terjalin. Selain itu, setiap keluarga juga memiliki 

kedudukan sebagai anak wina dan anak rona. Oleh karena itu setiap 

keluarga berhak memberi sida dan juga menerima sida.  

  

Konsep Persekutuan Menurut Gabriel Marcel 

Seorang individu akan berarti jika ia hadir bersama orang lain 

(Fransiskus Gultom, 2019, hal. 20). Kehadiran bersama orang lain 

mensyaratkan suatu jalinan relasi dengan  orang tersebut. Relasi itu oleh 

Gabriel Marcel disebut relasi  intersubjektivitas, yakni suatu bentuk 

persekutuan antar-pribadi: suatu ikatan antar-pribadi yang melampaui 

batas-batas objektif. Bagi Marcel, relasi intersubjektif mendorong 

seseorang untuk keluar dari egoismenya dan menggerakkannya  

menjadi  pribadi  yang  penuh  cinta (Goa, 2019).  Cinta sebenarnya 

adalah kemauan untuk selalu berfokus pada orang lain dan 

meninggalkan diri sendiri. Kesediaan untuk menerima orang lain 

sebagai bagian dari dirinya sendiri adalah hal pertama yang harus 

dimiliki seseorang untuk menjadi individu yang penuh cinta. Jika 

seseorang memiliki sikap ingat diri yang kuat dan tidak mau berbagi 

apa yang dimilikinya dengan orang lain, sangatlah sulit baginya untuk 

menerima dan mengakui keberadaan orang lain.  

Dalam pengalaman intersubjektif, partisipasi manusia 

terejawantah dalam esse est co-esse (ada selalu berarti ada-bersama). 

Itulah eksistensi manusia. Manusia selalu berada-bersama-dengan-

orang lain (Fransiskus Gultom, 2019, hal. 15). Berada bersama yang 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

121 

dimaksud di sini adalah mengakui keberadaan orang lain dan turut 

berpartisipasi dalam hidup orang lain atau hidup bersama, serta terus 

membuka diri pada partisipasi orang lain dalam hidupnya. 

Marcel  membedakan dua macam hubungan antar manusia:  

hubungan aku–dia dan hubungan aku–engkau. Hubungan pertama 

memandang orang lain menurut fungsinya. Mereka saya sebut sebagai 

dia karena mereka bernilai bagiku dan karena  mereka memiliki fungsi 

bagiku. Sedangkan hubungan kedua berlangsung pada taraf lebih 

tinggi. Orang lain tampak bagi saya bukan sebagai orang yang memiliki 

fungsi tertentu, lebih saya lihat sebagai ‘misteri’. Pada gilirannya 

dengan membuka diri pada  ‘misteri’  itu,  maka  saya pun  menyediakan  

diri  untuk  terbuka  agar  dikenal  oleh ‘misteri’ itu (Oloan Tumanggor, 

2015). Dalam konteks ini, ada boleh diartikan sebagai tindakan subjek 

yang membuka diri kepada subjek lain, yang menyediakan diri agar 

dikenal oleh subjek lain dan yang mengadakan komunikasi dan 

persekutuan dengan orang lain. Dalam semua  tindakan  itu  tampaklah  

sikap  dasar  cara  berada  manusia, yakni keterarahannya untuk selalu 

terbuka pada orang lain. Manusia selalu dan di mana saja ingin 

berpartisipasi dalam ada atau eksistensi orang lain (Fransiskus Gultom, 

2019, hal. 14). 

  

Sida dan Persekutuan Gabriel Marcel 

Budaya sida dalam masyarakat Manggarai dan konsep 

persekutuan Gabriel Marcel sama-sama menggagas tentang partisipasi. 

Keduanya juga memberi dasar bagi partisipasi itu yakni harus ada 

relasi. Sebab relasi itulah yang menjadi dasar dari hadirnya partisipasi 

dalam hidup satu dengan yang lain. Singkatnya partisipasi itulah yang 

membentuk persekutuan.  

Kendati sama-sama menggagas konsep persekutuan melalui 

partisipasi yang berlandaskan pada relasi, nyatanya hasil yang 

diperoleh dari budaya sida tidak seindah pemaparan Marcel dan bahkan 

budaya sida itu malahan menjadi problem serius dalam menunjang 

ekonomi rumah tangga dan juga membawa dampak psikologis bagi 

anak wina (Baso et al., 2023; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023). 

Hal ini menunjukkan bahwa ada perbedaan mendasar antara budaya 

sida dan konsep persekutuan Gabriel Marcel. 

Budaya sida mendasari persekutuan dan partisipasi itu pada 

hubungan kekeluargaan (woe nelu/anak wina dan anak rona). Dalam 

hubungan ini, pola relasi itu jika dikaitkan dengan pemikiran Marcel 

ialah pola relasi aku-dia. Dalam pola relasi ini, hubungan kedua belah 

pihak dilihat berdasarkan fungsinya, yakni apakah memberi nilai atau 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

122 

keuntungan bagi yang membutuhkan. Menurut hemat penulis, 

pandangan ini sangat tepat jika disematkan dalam gambaran budaya 

sida sekarang ini.  Sebab, anak rona akan memberi sida kepada anak 

wina jika ada perhelatan besar dan pada saat sida itulah anak rona baru 

menyambangi rumah anak wina.  

Lebih dari itu, pola relasi antara anak rona dan anak wina ialah 

pola relasi subjek-objek. Dalam hal ini, anak rona melihat anak wina 

sebagai objek, sehingga tidak terjadi pengenalan yang baik dari anak 

rona terhadap anak wina. Tidak terjadinya pengenalan yang baik ini 

karena tidak adanya proses membuka diri baik dari anak rona maupun 

dari anak wina, sehingga yang terjadi dalam proses sida ialah tindakan 

transaksi ekonomi. Karena ini menjadi transaksi ekonomi, maka sida 

itu diberikan tanpa terlebih dahulu melihat situasi, latar belakang, dan 

keadaan anak wina. Tidak tampaknya korelasi antara situasi dan 

kondisi anak wina dalam sida membuat persaudaraan dan partisipasi 

dalam sida ini bersifat semu. Kesemuan itu juga semakin nyata dengan 

lahirnya berbagai problem pada anak wina, seperti: menambah utang, 

tekanan psikis, kesulitan membangun ekonomi keluarga, dll (Baso et 

al., 2023; Dafiq, 2018; Dawu et al., 2022; Osiana et al., 2023). Selain 

itu, pasca sida dibayar oleh anak wina, relasi antara anak wina dan anak 

rona tetaplah sama, tidak mengalami perubahan. Setelah budaya sida 

dilaksanakan, keberadaan anak wina akan tetap dianggap sebagai objek 

yang akan terus diminta partisipasi. 

Dalam relasi sebagai sesama masyarakat dan sesama manusia, 

hubungan anak wina dan anak rona ini tidak memberi banyak dampak. 

Bahkan justru menimbulkan perpecahan dan pertengkaran. Banyak 

kasus-kasus kekerasan dalam hidup orang Manggarai dilakukan oleh 

mereka yang saling sida, seperti: kasus pembunuhan, perang tanding 

merebut lahan, pencurian, perzinaan, dll (Sina, 2022). Dengan 

demikian ini menunjukkan bahwa sida yang dilakukan itu hanya 

sebatas transaksi yang didasari pada prinsip hak dan kewajiban dan 

tidak ada nilai lebih dari itu untuk membangun persekutuan yang lebih 

baik.  

Budaya sida merupakan cara persekutuan primordial orang 

Manggarai. Cara persekutuan yang primordial ini tentu sangat terbatas 

dan belum merupakan persekutuan yang sesungguhnya. Ia akan 

mencapai tingkat yang tinggi jika persekutuan primordial ini beralih 

kepada ikatan hubungan pribadi dengan orang lain yang berlandas pada 

cinta. Sebab dalam persekutuan cinta itulah manusia akan mengalami 

kepenuhan dirinya dan dalam taraf inilah manusia mencapai 

transendensi diri. Transendensi diri ini penting karena hanya dengan 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

123 

transendensi diri, persekutuan dengan orang lain itu bisa terjadi. Hal ini 

bagi Marcel menjadi penting karena pusat perhatiannya adalah  

bagaimana manusia dapat hidup dengan sepenuhnya dan hidup secara 

baik bersama dengan orang lain (Fransiskus Gultom, 2019, hal. 15). 

Prinsip  kebersamaan menurut  Marcel mengandaikan  adanya  

relasi intersubjektivitas dan adanya ikatan cinta. Kedua prinsip ini 

kurang tampak dalam budaya sida Manggarai.  Intersubjektivitas yang 

dimaksud oleh Marcel adalah sebagai keterbukaan subjek yang satu 

kepada subjek yang lain. Dalam budaya sida hal ini tidak terjadi karena 

pola relasinya subjek-objek. Kendati dipaksakan untuk disebut relasi 

subjek-subjek, di sana pun tidak terjadi saling terbuka. Saling terbuka 

yang dimaksud ialah anak rona terbuka melihat situasi anak wina dan 

diharapkan realistis dalam memberi sida. Begitu pun sebaliknya, anak 

wina terbuka melihat keadaan anak rona sehingga jawaban sida itu 

merupakan ekspresi kepedulian dan betul saling membantu, dan bukan 

karena tuntutan dan kewajiban. Konsekuensi lain dari absennya sikap 

saling terbuka ini ialah orang Manggarai menjadi semakin individualis 

(Pandor et al., 2023) dan tidak peduli dengan sesamanya bahkan dalam 

urusan sida. Sehingga banyak kekacauan dan menghilangnya nilai 

partisipasi dan persekutuan.  

Prinsip kebersamaan berikutnya adalah cinta. Cinta pada  

dasarnya merupakan suatu tindakan yang keluar dari kemerdekaan 

seseorang untuk mencintai orang lain atau dirinya sendiri. Mencintai 

dengan demikian adalah suatu tindakan bebas yang sifatnya aktif. 

Dengan cinta, pertemuan manusia satu dengan lainnya membuahkan 

suatu kehadiran bersama (co-presence). Kehadiran bersama itu  

membuahkan kebersamaan. Dengan demikian, cinta memang berasal 

dari inti kedalaman manusia. Cinta itu bisa tergambar dengan riil dalam 

relasi perkawinan, keluarga, dan persaudaraan (Fransiskus Gultom, 

2019, hal. 21). Sebenarnya, budaya sida pada hakikatnya adalah sebagai 

ekspresi cinta, yakni cinta dari anak wina kepada anak rona, dan cinta 

itu termanifestasi dalam partisipasi. Namun, sayangnya, partisipasi 

orang Manggarai dalam sida kebanyakan bukan karena ekspresi cinta, 

melainkan karena kewajiban dan tuntutan.  

Partisipasi dalam  pemikiran  Marcel  maksudnya  manusia  perlu  

terlibat  dalam  kehidupan  konkret,  terutama  dalam  pengalaman hidup 

(Fransiskus Gultom, 2019, hal. 26). Dalam hal ini, partisipasi itu 

membentuk kebersamaan. Dalam kebersamaan, Marcel menekankan 

kesadaran akan pentingnya kehadiran dan partisipasi eksistensi  yang  

lain. Aspek  ini  menuntut  adanya  tanggung  jawab  pribadi (Fransiskus 

Gultom, 2019, hal. 28). Namun, keterlibatan yang dimaksud bukan  



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

124 

berarti  suatu  kedekatan menurut kategori ruang, melainkan merupakan 

suatu pertalian batin antara dua orang atau lebih yang bebas, sehingga 

masing-masing pihak mampu secara efektif berpartisipasi satu dengan 

yang lain (Hariyadi, 1994). Mengenai partisipasi yang dimaksud tidak  

melulu berarti berada di tempat yang sama pada saat yang sama 

(Bertens, 2006). 

Dalam budaya sida, partisipasi aktif itu sangat diperlukan, baik 

dalam memberi sumbangan dan juga kehadiran. Partisipasi itu juga 

merupakan bentuk kepedulian dan tanggung jawab dari pihak anak 

wina kepada anak rona. Kehadiran ini juga memberi gambaran tentang 

persekutuan dankeadaan tidak sendiriannya pihak anak wina.  

 

Relevansi  

Setelah  membahas  budaya sida Manggarai dalam  terang  konsep  

persekutuan Gabriel Marcel, maka baiklah dilihat relevansi dua  

gagasan ini terhadap bangsa Indonesia sebagai masyarakat  

multikultural  dan  bagi  Masyarakat  Manggarai.  Pertama,  bagi bangsa  

Indonesia. Menyadari bahwa bangsa Indonesia adalah bangsa yang 

multikultural, maka setiap   orang   Indonesia   perlu   menghidupi   dan   

menghayati   nilai persekutuan dan kebersamaan dalam budaya sida dan 

gagasan persekutuan Gabriel Marcel dalam relasi  sehari-hari. Gagasan-

gagasan tersebut akan mendorong orang Indonesia untuk bersikap 

terbuka dan mengakui keberadaan orang lain dari latar belakang mana 

pun sebagai sesama  dalam  suatu masyarakat. Pengakuan itu juga akan 

membawa masyarakat Indonesia pada sikap saling peduli dan  saling 

mencintai satu sama lain sehingga segala bentuk diskriminasi bisa 

direduksi. 

Kedua, bagi masyarakat Manggarai. Budaya sida adalah suatu 

frame relasi persekutuan. Namun, persekutuan yang ada dalam budaya 

sida sekarang ini masih merupakan persekutuan subjek-objek atau 

menurut pandangan Marcel, persekutuan itu adalah persekutuan aku-

dia. Sehingga ini justru memunculkan atau membawa pengaruh-

pengaruh negatif dalam praktik budaya sida. Oleh karena itu, gagasan 

persekutuan dan konsep intersubjektivitas Gabriel Marcel sangat urgen 

bagi keberlangsungan hidup orang Manggarai terutama dalam 

mempraktikkan budaya sida. Dalam hal ini, penekanan relasi 

intersubjektivitas antara anak wina dan anak rona mampu membawa 

mereka pada kesadaran akan pentingnya partisipasi orang lain dan 

pentingnya saling mencintai dalam hidup terutama yang termanifestasi 

dalam usaha saling membantu. Kesadaran ini akan mendorong para 

pelaku untuk terlebih dahulu membuka diri dan mengenal pihak lain 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

125 

sehingga hasil dari pengenalan itu akan sangat menentukan nilai sida 

yang diminta anak rona dan besarnya kontribusi atau sumbangan yang 

diberikan oleh anak wina. 

Budaya sida merupakan suatu budaya saling membantu yang 

berbasis kekeluargaan. Oleh karena itu, dalam praktiknya sering kali 

bersifat menuntut hak dan menjalankan kewajiban. Dalam pandangan 

Marcel, hal ini harus terus didorong tidak hanya sampai pada pola relasi 

fungsional, tetapi harus sampai pada relasi intersubjektif dan 

menjadikan cinta sebagai dasarnya. Jika cinta dapat dijadikan dasar, 

maka segala bentuk problem karena tekanan budaya sida anak akan 

dengan sendirinya mengalami pengurangan bahkan hilang. 

 

4. Simpulan 

Sejatinya setiap manusia di dunia akan selalu membutuhkan 

orang lain, baik untuk bersekutu maupun untuk bekerja sama. Dalam 

kerja sama itu, diperlukan sikap partisipatif dari semua pihak agar 

persekutuan itu dapat dibangun dan berjalan dengan baik. Partisipasi 

dari para pihak sangat bergantung pada relasi yang dibangun antar 

pihak. 

Dalam konteks budaya sida Manggarai, relasi yang sering kali 

terjalin adalah relasi subjek-objek yang menekankan soal fungsi dan 

nilai, sehingga persekutuan tidak terbangun atau berjalan dengan  baik. 

Oleh karena itu, Gabriel Marcel, mengajukan pola relasi subjek-subjek 

atau intersubjektif agar persekutuan itu dapat sungguh-sungguh nyata 

dalam hidup bersama. Pola relasi ini mengajarkan tentang keterbukaan 

semua pihak dan dalam konteks sida, anak rona harus terbuka melihat 

kondisi anak wina dan begitu pula sebaliknya. Keterbukaan ini akan 

membawa semua pihak pada rasa saling mencintai dan saling peduli 

satu dengan yang lain. Hal ini tentu sejalan dengan latar belakang 

lahirnya budaya sida, yakni sebagai ekspresi cinta dan kepedulian anak 

wina kepada anak rona. 

Dengan demikian, budaya sida adalah budaya yang perlu 

dilestarikan oleh orang Manggarai karena budaya ini mengedepankan 

nilai persekutuan dan partisipasi. Hal ini perlu dipertahankan dan 

dikembangkan agar dengan budaya sida, orang Manggarai sungguh-

sungguh dapat hidup dalam persekutuan. Hidup dalam persekutuan itu 

ialah hidup yang harmonis, saling mendukung satu dengan yang lain, 

sehingga segala bentuk perpecahan, pertikaian, dan permusuhan 

perlahan-lahan dapat direduksi. 

  

 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

126 

DAFTAR PUSTAKA 

Adon, M. J. (2022). Konsep Relasionalitas Orang Manggarai dalam 

Terminologi Hae Reba Menurut Filsafat Gabriel Marcel. 

TOTOBUANG, 10(2).  

Baso, S. P., Moi, M. O. V., & Dawu, L. M. T. (2023). Konsep Matching 

dalam Budaya Sida Perkawinan Masyarakat Manggarai. Journal 

on Education, 5(2), 4923–4932.  

Bertens, K. (2006). Filsafat Barat Kontemporer Jilid II Prancis. PT 

Gramedia Pustaka Utama. 

Borgias, F. (2012). Filsafat Sosial dan Filsafat Pendidikan Manggarai 

Belajar dari “Sokrates” Golo Momol, P. Florianus Laot OFM. In 

Iman, Budaya & Pergumulan Sosial: Refleksi Yubelium 100 

Tahun Gereja Katolik Manggarai (Chen, M., hal. 127–156). Obor. 

Dafiq, N. (2018). Dinamika Psikologis Pada Masyarakat Manggarai 

Terkait Budaya Belis. Wawasan Kesehatan, 3(2), 98–104. 

https://stikessantupaulus.e-journal.id/JWK/article/view/48 

Dawu, L. M. T., Baso, S. P., & Moi, M. O. V. (2022). Revealing the 

SIDA Culture in Manggarai on an Accrualbased Accounting 

Perspective. The Indonesian Accounting Review, 12(2), 203–211. 

https://doi.org/10.14414/tiar.v12i2.2836 

Deki, K. T. (2011). Tradisi Lisan Orang Manggarai, Membidik 

Persaudaraan dalam Bingkai Sastra. Parhessia Institute. 

Fransiskus Gultom, A. (2019). Metafisika Kebersamaan Dalam Lensa 

Gabriel Marcel. In Antropologi Metafisika & Isu-Isu Kekinian 

(hal. 130). CV Lintas Nalar. 

Goa, L. (2019). Relasi Intersubjektif Pembina dan Anak Asuh di Wisma 

Putera Bhakti Luhur  Malang. SAPA - Jurnal Kateketik dan 

Pastoral, 4(1), 37–45. https://e-journal.stp-ipi.ac.id/index.php/ 

sapa/article/view/67 

Hariyadi, M. (1994).  Membangun Hubungan Antarpribadi 

Berdasarkan Prinsip Partisipasi, Persekutuan, dan Cinta Menurut 

Gabriel Marcel. Kanisius. 

Janggur, P. (2010). Butir-Butir Budaya Manggarai Jilid 1. Yayasan Siri 

Bongkok. 

Kurnia, H., Dasar, F. L., & Kusumawati, I. (2022). Nilai-nilai karakter 

Budaya Belis dalam Perkawinan Adat Masyarakat Desa Benteng 

Tado Kabupaten Manggarai Barat Nusa Tenggara Timur. 

Satwika : Kajian Ilmu Budaya dan Perubahan Sosial, 6(2), 311–

322. https://doi.org/10.22219/SATWIKA.V6I2.22300 

Ligu, S. (2016). Analysis Of The Meaning Of Ata Pe’ang Ko Ata One 

In Manggarai Culture (Tradition). JURNAL ILMIAH BAHASA 



  

  

persaudaraan orang manggarai – doris & hutagalung 

127 

DAN SASTRA, 3(1), 66–84. 

https://ejournal.unikama.ac.id/index.php/JIBS/article/view/1156 

Manfour, K. (2021). Menjadi Manusia Partisipan di Tengah Pandemi. 

FOCUS, 2(2), 83–91. 

https://doi.org/10.26593/FOCUS.V2I2.5353 

Nggoro, A. M. (2013). Budaya Manggarai, Selayang Pandang. Nusa 

Indah. 

Oloan Tumanggor, R. (2015). Komunikasi Antar Pribadi Manusia: 

Suatu Tinjauan Filosofis. Jurnal Etika, 7, 1–11. 

Osiana, D., Bagus Jaya Lesmana, C., & Ketut Putri Ariani, N. (2023). 

Mental Disorders with Sida Cultural Background in the Manggarai 

Tribe East Nusa Tenggara. Azerbaijan Medical Journal, 63(1), 

6669–6676. 

Pandor, P. (2015). Imanensi dan Transendensi Mori Kraeng sebagai 

Wujud Tertinggi Orang Manggarai. In A. Riyanto, J. Ohoitimur, 

C. B. Mulyatno, & O. G. Madung (Ed.), Kearifan Lokal Pancasila, 

Butir-Butir Filsafat Keindonesiaan (hal. 85–108). Kanisius. 

Pandor, P., Gon, V., & Domingus, H. A. (2023). Réis, Ruis, Raés, Raos: 

Frames of Intersubjective Relations of Manggarai People 

(Philosophical Studies Based on Gabriel Marcel’s Concept of 

Intersubjectivity). Journal of Education, Humaniora and Social 

Sciences (JEHSS), 5(3), 1687–1699.  

Sina, M. W. (2022). 46 Kasus Kekerasan Perempuan dan Anak Terjadi 

di Manggarai Sepanjang 2021 | kumparan.com. Florespedia. 

https://kumparan.com/florespedia/46-kasus-kekerasan-perempu 

an-dan-anak-terjadi-di-manggarai-sepanjang-2021-1xIihNEE9cJ 

Sugianto, H. O., Roe, Y. T., & Wati, F. (2022). Ritual “Kelas” Desa 

Wejang Nendong Kecamatan Pocoranaka Timur Kabupaten 

Manggarai Timur  (Kajian Budaya Kenduri Kematian Dalam Adat 

Manggarai). Sajaratun: Jurnal Sejarah dan Pembelajaran 

Sejarah, 7(2), 1–17. http://e-journal.uniflor.ac.id/index.php/ 

sajaratun/article/view/2488 

Urak, M. P., & Saffanah, W. M. (2023). Ritual Kelas pada Suku Rakas 

Manggarai. JIM: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Pendidikan Sejarah, 

8(3), 1696–1707. https://doi.org/10.24815/JIMPS.V8I3.25247 

 
 

  © the Author(s) 2024 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-No Commercial-NoDerivatives 

4.0 International License.   

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

