
Perspektif,  Jurnal  Agama  dan  Kebudayaan              e-ISSN  2961-8657;  p-ISSN  1907-4999 

Vol.  19,  No.  1  (Juni  2024),  hlm.  67-81         DOI: https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.213 

 

 

  67 

Filosofi Mangalap Tondi Pada Budaya Batak Toba 

dalam Kaitannya dengan Model Antropologis  

Stephen Bevans 

 
Yoseph Koverino Gedu Blareq1; Merry Johanna Purba2 

1Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Malang 
2Universitas Terbuka Medan 
1jossephrinothr@gmai.com 

 

 

Abstrak  
Tulisan ini berjudul filosofi mangalap tondi pada budaya Batak Toba dalam 

kaitannya dengan model antropologis Stephen Bevan. Mangalap tondi 

merupakan suatu bentuk upacara penjemputan roh seseorang yang telah 

pergi diakibatkan oleh kecelakaan atau sakit. Model antropologi Bevans 

memiliki kaitannya dengan mangalap tondi yang berbicara tentang roh 

pemberi keselamatan dan kekuatan. Tujuan tulisan ini ialah membahas 

bagaimana dan simbol-simbol yang dibutuhkan dalam ritual mangalap tondi. 

Adapun metode yang digunakan dalam tulisan ini ialah metode deskripsi 

kualitatif dengan pendekatan literatur review, yaitu suatu studi yang 

dilakukan untuk menganalisis literatur-literatur dari berbagai sumber 

sehingga menjadi suatu kesimpulan dan ide baru. Penulis juga menggunakan 

metode wawancara untuk memperkuat dasar dari tulisan-tulisan jurnal 

sebelumnya. 

Kata Kunci: Mangalap tondi, Budaya Batak Toba, Ritus, model Antropologis.  

 

 

Abstract  
This paper is entitled the philosophy of mangalap tondi in Toba Batak 

culture in relation to Stephen Bevan's anthropological model.  Mangalap 

tondi is a form of ceremony to pick up the spirit of someone who has left 

due to an accident or illness. Bevans' anthropological model has a connection 

with mangalap tondi which talks about the spirit that gives salvation and 

strength. The purpose of this paper is to discuss how and the symbols 

needed in the mangalap tondi ritual. The method used in this paper is a 

qualitative description method with a literature review approach, which is 

a study conducted to analyze literature from various sources so that it 

becomes a conclusion and a new idea. The author also uses the interview 

method to strengthen the basis of previous journal writings. 

Keywords: Mangalap tondi, Batak Toba Culture, Rites, Anthropological 

model. 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

68 

1. Pengantar 

Di Indonesia terdapat begitu banyak suku dan budaya yang 

memiliki kekhasan dan kekayaannya masing-masing yang dapat 

memperkuat budaya itu sendiri. Sebelum agama masuk ke Indonesia 

budaya telah memperkuat kepercayaan manusia untuk sampai kepada 

dewa (Allah) yang mereka percayai dan dapat membawa pada 

keselamatan. Orang Batak Toba memiliki begitu banyak ritus yang 

membawa mereka untuk percaya pada keselamatan. Suku Batak Toba 

memiliki tradisi turun-temurun yang diberikan oleh nenek moyang 

yang terus dijalankan hingga saat ini. Shils mengungkapkan bahwa 

tradisi merupakan suatu yang sudah disalurkan atau pun diwariskan dari 

masa lampau sampai sekarang, namun kriteria dari tradisi ini bisa 

dipersempit dan dibatasi cakupannya (Shils, 1981). Kebudayaan-

kebudayaan terus berubah pada segala waktu, dan kebudayaan-

kebudayaan itu berubah oleh karena beraneka ragam faktor, salah satu 

faktor ialah suatu perjumpaan dengan agama Kristen dan 

penyingkapannya yang sering kali dibuat dalam bentuk-bentuk budaya 

yang sama sekali berbeda (Bevans, 2002).  

Budaya Batak Toba sudah diwariskan secara turun-temurun 

kepada setiap generasi. Sehingga budaya tersebut tidak bisa lagi 

dihilangkan dari tengah-tengah mereka. Budaya sudah menjadi bagian 

dan menyatu dengan mereka, sudah menjadi bagian dari kehidupan 

mereka dan mendarah daging dalam setiap individu masyarakat 

tersebut dan sangat sulit dipisahkan. Kebudayaan adalah sebuah 

pandangan hidup dari suatu kelompok masyarakat dalam bentuk 

kepercayaan, perilaku, simbol-simbol, dan nilai yang mereka peroleh 

tanpa sadar dan semuanya diwariskan melalui suatu proses komunikasi 

dari generasi yang satu ke generasi selanjutnya (Liliweri, 2002). Dalam 

hal ini dapat dikatakan bahwa budaya adalah kekhasan yang dimiliki 

setiap orang atau kelompok yang berkaitan dengan kepercayaan, adat 

istiadat, moral, kesenian, dan kebiasaan-kebiasaan yang mempererat 

dan memperkuat kebudayaan tersebut dan terus dijalankan secara 

turun-temurun agar budaya tersebut tidak hilang atau lenyap begitu 

saja. Dalam tulisan ini penulis mengangkat tema mangalap tondi dalam 

budaya Batak Toba dan mengaitkannya dengan model antropologis 

Stephen Bevans.  

Pada karya ilmiah ini penulis membahas tentang mangalap tondi 

kepada orang yang baru mengalami kecelakaan. Orang Batak Toba 

meyakini bahwa orang yang baru mengalami kecelakaan tondinya 

tertinggal di tempat kecelakaan tersebut. Maka diadakan ritual 

mangalap tondi (penjemputan roh). Mangalap tondi terdiri dari dua 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

69 

kata yaitu mangalap dan tondi. Mangalap memilik arti menjemput 

orang yang tidak diketahui keberadaannya untuk kembali ke kampung 

halamannya. Sedangkan tondi ialah roh yang menjadi pengikat nafas 

kehidupan manusia dan memberi daya kepada setiap manusia. Tondi 

juga bisa diartikan sebagai roh yang mendiami tubuh manusia.  

Pada kenyataannya tondi bisa meninggalkan setiap tubuh 

manusia yang hidup, baik itu pada saat mimpi atau pada saat sadar 

sekalipun, sementara itu, tondi juga bisa terperangkap dan disandra oleh 

roh-roh halus di suatu tempat yang dianggap angker serta keramat 

(Simanullang Roster, 2020). Maka dalam budaya Batak Toba, mereka 

mempercayai untuk menjemput roh (tondi) yang hilang harus 

melaksanakan ritual mangalap tondi. Ritual ini dilakukan oleh seorang 

datu atau orang yang memiliki indra keenam dan mampu 

berkomunikasi dengan roh-roh yang ada.  

Dalam budaya Batak Toba yang memiliki begitu banyak ritus dan 

memiliki begitu banyak makan mendalam, penulis mengangkat satu 

ritus yaitu mangalap tondi. Mangalap tondi adalah warisan kebudayaan 

dari nenek moyang yang terus dipertahankan sampai sekarang. Maka 

dalam ritual mangalap tondi penulis melihat ada hubungannya dengan 

model antropologis Stephen Bevans. Bevans mengungkapkan titik 

tolak model antropologis adalah kebudayaan, dengan titik perhatian 

istimewa pada kebudayaan manusia, entah sekular atau religius 

(Bevans, 2002). 

 

2. Metode  

Model penelitian merupakan cara atau jalan yang ditempuh dan 

berhubungan dengan penelitian yang dilakukan serta memiliki langkah-

langkah secara sistematis. Hal ini sejalan dengan pendapat Sugiyono 

yang menyatakan bahwa “metode penelitian yakni cara ilmiah untuk 

memperoleh data yang valid dengan tujuan dapat ditemukan, 

dibuktikan, serta dikembangkan tentang suatu pengetahuan tertentu 

supaya dapat digunakan untuk memecahkan, memahami dan juga 

mengantisipasi suatu masalah (Sugiyono, 2013).” Dalam karya ilmiah 

ini penulis menggunakan metode deskripsi kualitatif dengan 

pendekatan literatur review, yaitu suatu studi yang dilakukan untuk 

menganalisis literatur-literatur dari berbagai sumber sehingga menjadi 

suatu kesimpulan dan ide baru. Penulis juga menggunakan metode 

wawancara untuk memperkuat dasar dari tulisan-tulisan jurnal 

sebelumnya. 

 

 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

70 

3. Diskusi dan Pembahasan 

Sejarah Batak Toba 

Orang batak Toba adalah salah satu suku dari bangsa Indonesia 

yang tinggal di Sumatra Utara. Seperti yang kita ketahui bahwa Sumatra 

merupakan pulau terbesar ke dua sesudah Kalimantan. Pada umumnya 

orang batak tinggal di dataran tinggi Bukit Barisan sekitar Danau Toba. 

Kebudayaan Batak telah dipengaruhi oleh kebudayaan Hindu-Buddha 

di daerah-daerah sebelah Selatan dan pantai Sumatra Utara. Oleh 

karena itu, sekitar tahun 2000 SM, tanah Batak telah didiami oleh 

manusia yang disebut dengan suku Batak. Sehingga dugaan yang 

mengatakan bahwa suku Batak berasal dari keturunan imigran 

gelombang kedua yaitu Porto Melayu yang datang dari Cina Selatan 

atau Tiongkok kira-kira tahun 3000 SM (Nainggolan, 2012). Suku 

Batak terdiri atas enam sub-suku, yaitu Angkola dan Mandailing di 

sebelah Selatan, Toba di pusat, Dairi/Pakpak di sebelah Barat-laut, 

Karo di sebelah Utara, dan Simalungun di sebelah Timur-laut (Sibeth, 

1991). Suku Batak Toba merupakan suku terbesar dari beberapa sub-

suku lainnya. 

Orang Batak Toba tinggal di sekitar Danau Toba dan bagian 

Selatan Danau Toba, yang menurut daerah administratif Negara 

Republik Indonesia terdiri dari Kabupaten Tapanuli Utara, Kabupaten 

Humbang Hasundutan, Kabupaten Toba-Samosir, dan Kabupaten 

Samosir. Di sebelah barat danau Toba terletak Gunung Pusuk Buhit, 

yang bagi orang Batak merupakan gunung yang suci, sebab menurut 

mitos di kaki bukit inilah Si Rajabatak, manusia pertama Batak 

mendirikan hutanya (tempat pemukiman/tempat tinggal), yaitu Sianjur 

Mulamula yang menjadi awal semua huta orang Batak (Sinaga, 1975). 

Orang Batak Toba terutama hidup dari pertanian. Sejauh yang 

penulis lihat, amati dan bertanya kepada masyarakat setempat selama 

menjalani tahun pastoral, bahwa mereka telah lama hidup dari 

pertanian. Mereka mengusahakan pertanian sawah dengan pengairan 

terpadu. Sehingga tidak heran kita melihat orang Batak Toba tinggal di 

lembah-lembah sekitar Danau Toba, sebab dari situlah mereka 

mendapat air yang cukup untuk persawahan. Selain padi sawah mereka 

juga menaman sayur-sayuran, bawang, dan kopi. Dari apa yang mereka 

tanam dapat dikatakan bahwa mereka adalah petani yang sukses. 

Kesuksesan ini dilihat dari anak-anak mereka yang melanjutkan 

pendidikan ke perguruan tinggi.  

Mangalap Tondi 

Dalam pembahasan ini mangalap tondi yang mau saya bahwa 

ialah mangalap tondi dalam budaya Batak Toba ketika orang 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

71 

mengalami kecelakaan. Orang Batak Toba percaya ketika orang 

mengalami kecelakaan tondi atau rohnya tertinggal di tempat orang 

tersebut yang mengalami kecelakaan. Maka akan diadakan ritual 

penjemputan roh, agar roh tersebut bisa kembali ke dalam badan orang 

yang baru mengalami kecelakaan.  Mangalap tondi terdiri dari dua kata 

yaitu kata mangalap dan kata tondi. Mangalap artinya suatu cara untuk 

menjemput seseorang yang tidak diketahui keberadaannya. Sedangkan 

tondi artinya roh yang menjadi pengikat nafas kehidupan setiap 

manusia, dan memberikan daya jiwa serta kepribadian (Natalia Silaban, 

2022). Pada saat-saat tertentu tondi bisa meninggalkan tubuh manusia 

yang hidup. Roster Simanullang mengatakan tondi bisa meninggalkan 

tubuh manusia pada saat mimpi atau sadar sekalipun, sementari itu 

tondi juga bisa terperangkap dan disandra oleh roh-roh halus di suatu 

tempat yang dianggap angker serta keramat yang dikarenakan oleh 

salang melangkah, dan juga karena melanggar tabu ketika berada di 

suatu tempat tertentu (Simanullang Roster, 2020).Dalam kehidupan 

etnis Batak Toba mangalap tondi dilakukan dalam dua kondisi yaitu 

pada saat kondisi sakit dan pada saat kondisi sudah meninggal. 

Mangalap tondi yang penulis bahas di sini ialah mangalap tondi pada 

saat kondisi sakit (orang yang mengalami kecelakaan). Harun 

Hadiwijono dalam bukunya Religi Suku Marbun di Indonesia 

mengatakan; 
 “Tondi seolah-olah merupakan manusia di dalam manusia, namun tidak 

identik dengan “aku” manusia, bahkan sering bertentangan dengan 

“aku” manusia. Ia memiliki kemauan dan keinginan “aku” manusia. 

Kesadaran “aku” manusia terdapat di dalam roha (roh). Roha inilah 

yang berpikir, merasa, menginginkan, menghendaki, takut dan 

berharap. Akan tetapi segala pengalaman fisis dan psikis, pengalaman 

di dalam impian, dalam sakit atau sehat, di dalam keuntungan atau 

kecelakaan, semuanya bergantung kepada tondi” (Hardiwijono, 2000). 

Menurut Warneck, tondi (seele) memegang peran penting dalam 

religi Batak Toba. Tondi adalah suatu kesatuan hidup (Lebens-kraft), 

materi kehidupan (Lebensmaterie) atau bahan kehidupan (Nainggolan, 

2012). Tondi masuk dan menghidupi manusia, binatang, dan tanaman. 

Tetapi tondi juga menghidupi benda mati, seperti beras, nama dan 

amulet. Tondi masuk dalam diri manusia pada waktu bayi berada dalam 

rahim ibunya. Menurut Tobing, tondi manusia ada pada Mulajadi 

Nabolon. Sebelum tondi masuk tubuh bayi di dalam kandungan ibunya, 

maka Mulajadi Nabolon menanyakan kepada dia nasib apa (sibaran) 

yang akan dipilih bagi dirinya (Nainggolan, 2012). Kalau bayi 

meninggal dalam Rahim ibunya berarti tondi ibu tersebut menolak 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

72 

kehadiran si bayi. Dalam hal abortus, tondi ibu merasa bersalah 

(Nainggolan, 2012). 

Tondi berada dalam setiap bagian tubuh dan masing-masing tondi 

itu berdiri sendiri.  Tondi ada pada rambut, darah, hati, jari, kuku, dan 

keringat. Dalam hal lain tondi bisa lepas dari tubuh. Hal ini terjadi kalau 

orang terkejut, sakit atau bermimpi. Orang tua tidak boleh marah 

kepada anaknya takut kalau tondi anak itu akan pergi meninggalkan 

tubuhnya. Kalau tondi pergi untuk sementara waktu tidak akan menjadi 

bahaya. Tetapi kalau tondi pergi cukup lama maka orang itu akan 

menjadi sakit. Untuk sehat kembali perlu ritus memanggil tondinya 

(mangalap tondi). Seandainya tondi itu tidak kembali lagi maka orang 

tersebut akan meninggal. Tondi adalah jiwa atau roh seseorang yang 

merupakan kekuatan, oleh karena itu tondi memberi nyawa kepada 

manusia. Tondi didapat sejak seseorang di dalam kandungan 

(Simanullang Roster, 2020). 

Tondi tidak selalu sejalan dengan tubuh dan ego (roha). Mereka 

bahkan sering bertentangan. Dalam hal ini tondi lebih kuat dan 

menguasai tubuh dan roha. Maka untuk menyenangkan tondi Warneck 

mengatakan “orang harus memberikan persembahan kepada tondinya 

seperti makanan kesukaan (soloman ni rohana), ulos (selendang adat), 

emas atau uang yang disebut homitan ni tondi (barang-barang 

kepunyaan tondi) (Nainggolan, 2012).”  

Pandangan orang Batak Toba tentang tondi adalah fatalistis, 

sebab tondi telah menerima nasib orang itu sebelum dia lahir. Orang 

Batak Toba percaya bahwa apabila orang meninggal maka tondinya 

meninggalkan tubuhnya. Tondi itu kembali kepada sumber-tondi 

(Urtondi) di dunia atas dan dari sana kemudian pergi menghidupi 

makhluk lain. Tondi tidak tinggal di dalam badan orang yang sudah 

mati (Nainggolan, 2012). 

Di dalam diri orang yang hidup terdapat tondi. Tondi merupakan 

keadaan yang kekal bersama tubuh selama dia masih hidup. 

Kepercayaan demikian sama dengan kepercayaan agama Kristen yang 

mengatakan pada mula penciptaan, Allah telah menjadikan manusia 

dari debu tanah. Lalu Ia menghembuskan nafas hidup ke dalam lubang 

hidungnya, lalu ia hidup menjadi roh yang hidup. Tetapi setelah 

manusia mati, roh itu terpisah dari tubuh, sedangkan tubuh itu sendiri 

kembali kepada tanah dari mana ia dijadikan dahulu (Tambunan, 1982). 

Dalam kitab Mazmur dikatakan oleh Daud “apabila nyawanya 

melayang, ia kembali ke tanah; pada hari itu juga lenyalah maksud-

maksudnya.” Mzm 146:4.  



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

73 

Proses-proses yang dilakukan dalam ritual mangalap tondi ialah: 

Bertanya kepada orang pintar (Manunghun datu), mengumpulkan 

syarat-syarat yang dibilang datu, berangkat ke tempat kejadian (borhat 

tu inganan hadabuan), meletakkan tanda pertemuan (mameakhon 

paralealean), manghisik, bertanya kepada yang di rumah (manunghun 

na di jabu), mengukur beras (manuhut boras) dan memasak uap-uap 

(mangalopa uap-uap). Beberapa proses ini yang penulis alami dan lihat 

sendiri selama menjalani tahun pastoral di Doloksanggul, Humbang 

Hasundutan, Sumatra Utara. Berikut penjelasan dari proses ritual 

mangalap tondi.  

 

Bertanya kepada orang pintar (Manunghun Datu) 

Pada saat orang selesai mengalami kecelakaan, keluarga dari 

korban akan mencari orang yang mempunyai indra keenam atau 

manunghun datu. Mengapa manunghun yang dicari? Karena hanya 

mereka yang dapat mengetahui di mana keberadaan tondi orang yang 

baru kecelakaan tadi dengan tujuan untuk menjemputnya. Kemudian 

mereka bertanya apa yang harus dilakukan agar tondi dari keluarga 

mereka yang mengalami kecelakaan bisa kembali ke tubuhnya dan 

mengalami kesembuhan. Jika hal ini terlambat dilakukan oleh keluarga 

korban, maka keluarga yang kecelakaan atau sakit bisa meninggal dunia 

karena tondinya tidak kembali lagi.  

Setelah beberapa saat berbincang datu akan berdoa dengan 

caranya untuk mengetahui keberadaan tondi. Setelah datu mengetahui 

keberadaan tondi, maka ia akan memberitahu kepada pihak keluarga 

korban dan apa saja yang harus dipersiapkan dalam ritual menjemput 

tondi. Adapun yang perlu disiapkan ialah; beras, bunga, rokok, daun 

sirih, telur ayam dan ulos. Silaban mengatakan yang perlu dibawa ialah; 

paralealean ‘pertemanan’ (yang bisa berupa: bunga-bunga na hunsus 

‘bunga-bunga  yang  wangi’, harambir poso ‘kelapa muda’, sigaret 

‘rokok’, napuran ‘sirih’, bunga  banda  ulu ‘bunga  yang cantik’ dan 

manuk jambe ‘ayam jantan’), boras  sada/tolu  tanghar ‘beras satu/tiga 

mug’, tolor  ni  manuk  sada‘satu  telur ayam’ parindahana ‘tandok’,  

dan  juga ulos  na  marrambu ‘ulos Batak’ (Natalia Silaban, 2022). 

 

Berangkat ke tempat kejadian (Borhat tu Inganan Hadabuan) 

Pihak keluarga yang telah mendapat informasi dari datu langsung 

ke tempat terjadinya kecelakaan. Sebab jika hal ini tidak secepat 

mungkin dilakukan maka tondinya akan pergi ke tempat lain atau 

dibawa oleh tondi yang lain. Dalam proses mangalap tondi di tempat 

kejadian datu atau orang pintar harus tetap ikut karena ia yang tahu dan 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

74 

mampu melihat tondi tersebut. Waktu yang disarankan untuk 

melakukan ritual mangalap tondi ini adalah pada waktu pagi hari 

hingga sore hari, tidak disarankan untuk melakukan ritual mangalap 

tondi pada waktu malam hari (Natalia Silaban, 2022).   

 

Meletakan tanda pertemuan (Mameakhon Paralealean) 

Ritual ini dilakukan ketika datu dan pihak keluarga sudah sampai 

di tempat tujuan. Di sini datu akan memulai dengan mameakhon 

paralealean “meletakan semua bahan yang menjadi syarat untuk 

menjemput tondi orang yang baru mengalami kecelakaan.” Silaban 

mengatakan dalam tulisannya “pada waktu ingin meletakkan 

paralealean maka secara langsung akan ada tanda-tanda alam yang 

terjadi misalnya ada kupu-kupu yang langsung terbang menghinggapi 

kita seperti sedang menyambut kita, hal inilah yang menjadi tanda-

tanda bahwa tondi yang ingin kita jemput berada di situ.” (Natalia 

Silaban, 2022). 

 

Manghisik  

Manghisik adalah suatu proses mengguncang-guncangkan 

Sesuatu benda dengan cara pelan-pelan. Pada proses ini yang dihisik 

‘diguncang’ oleh orang yang mangalap tondi adalah boras sada/tolu 

tanghar dan juga sada telor ni manuk yang dimasukkan ke dalam 

parindahanan (Natalia Silaban, 2022). Dalam wawancara dengan pak 

Duat Tobing kata-kata yang diucapkan pada saat semua perlengkapan 

diletakan untuk mangalap tondi ialah “ro hami tu son (menyebut nama 

orang yang ingin dijemput tondinya) laho mangalap tondimu, dohot ma 

ho mulak tu inganamu/tu badan mu” (kami datang ke sini untuk 

menjemput rohmu, ikutlah kau pulang ke tempatmu/ke badanmu).  

Untuk membawa tondinya ke rumah datu itu mengajak dengan 

ungkapan beta mulak (ayo pulang) secara terus menerus sampai berada 

di depan rumah keluarga yang mengalami kecelakaan. Selama dalam 

perjalanan datu tidak boleh menoleh ke belakang.  

 

Bertanya kepada yang di rumah (Manunghun na di jabu) 

Ritual ini dilakukan ketika datu yang melakukan mangalap tondi 

sampai di depan rumah. Ketika datu berada di depan rumah maka akan 

ada dialog antara datu dengan orang yang ada di rumah (biasanya hal 

ini dilakukan oleh kepala keluarga).  

Datu: Nunga di jabu si (sebut nama orang yang mengalami 

kecelakaan) 

Yang di rumah: Nunga 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

75 

Dialog ini hanya singkat, hanya mau memastikan dan 

menunjukkan bahwa yang mengalami kecelakaan masih berada di 

rumah. Setelah selesai dialog datu langsung masuk ke rumah untuk 

langsung berjumpa dengan orang yang kecelakaan. Datu meletakan 

segemgam beras di atas kepala orang yang mengalami kecelakaan 

sambil mengucapkan “sahat ma tondim tu badan mu dah, nunga be hu 

alap hami tondim malum diahap ho” yang artinya sampai rohmu ke 

badanmu, karena kami sudah menjemput rohmu sembuhlah 

perasaanmu (Natalia Silaban, 2022). Ritual selanjutnya datu 

mengambil tiga gengam beras kemudian menghambur-hambur beras 

itu dengan mengatakan horas sebanyak tiga kali beriringan dengan 

beras yang dihambur.  

 

Mangupa-upa  

Proses ini biasanya dilakukan oleh datu dan segenap anggota 

keluarga kepada yang mengalami kecelakaan. Hal yang dilakukan ialah 

datu dan beberapa anggota keluarga memegang piring atau dulang yang 

berisi nasi dan ikan mas dengan posisi telapak tangan ke bawah 

sedangkan yang sakit memegang dulang yang sama dengan posisi 

telapak tangan ke atas atau dalam posisi menerima. Setela sama-sama 

memegang maka datu akan mengucapkan “on ma upa-upamu, sia sehat 

ma ho” setelah selesai berkata-kata nasi dan ikan mas itu dimakan oleh 

si sakit.  

 

Boras/ beras 

Beras merupakan salah satu simbol yang selalu digunakan pada 

saat ritual mangalap tondi. Dalam ritual mangalap tondi beras yang 

biasa digunakan adalah beras tabar (Natalia Silaban, 2022). Kecelakaan 

sering memaksa masyarakat untuk beradaptasi dengan kondisi baru dan 

menemukan cara baru untuk menjaga keberlanjutan tradisi mereka. 

Dalam konteks ini, beras mencerminkan kemampuan masyarakat untuk 

tetap kuat dan hidup, seperti tanaman padi yang tumbuh subur meski 

terkena badai.  

Kedua, beras dapat diartikan sebagai simbol penyembuhan dan 

pemulihan setelah kecelakaan. Dalam kebudayaan banyak masyarakat, 

makanan sering dikatakan dengan aspek penyembuhan dan kesehatan. 

Dalam mangalap tondi, beras sebagai sumber makanan utama dan 

dapat melambangkan proses penyembuhan secara fisik dan spiritual 

setalah masyarakat mengalami perubahan.  

Ketiga, beras dapat menjadi representasi kesinambungan dan 

kerberlanjutan tradisi. Meskipun ada perubahan, masyarakat tetap 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

76 

memandang beras sebagai bagian integral dari identitas budaya mereka. 

Beras berfungsi sebagai alat yang digunakan untuk menghisik dan 

memanggil tondi yang berada di tempat tersembunyi agar dengan 

menghisik, tondinya bisa ikut pulang. Dalam wawancara dengan bapak 

Purba, ia mengatakan “pirma poki baul-baul pasalongan, pirma tondi 

luju-luju ma nang anka pangamoan.” Baras itu artinya pir yang 

memiliki arti kuat. Sehingga pikiran, hati dan jiwanya selalu kuat untuk 

terus menjalankan hidup bersama teman-temannya.  

 

Ikan Mas 

Ikan mas dalam konteks mangalap tondi dalam budaya Batak 

Toba memiliki makna mendalam, dan jika dipandang dalam perspektif 

seseorang yang barus saja mengalami kecelakaan, simbol ikan mas 

dapat mengalami interpretasi yang khas. Pertama-tama ikan mas 

dianggap sebagai simbol keberuntungan dan kemakmuran dalam 

budaya Batak Toba. Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan, 

makna ikan mas dalam mangalap tondi dapat menjadi representasi 

harapan akan masa depan yang lebih baik. Ikan mas yang diberikan 

adalah ikan mas yang utuh tidak dipotong-potong. Ikan mas tidak boleh 

dipotong-potong jika untuk sebuah upacara adat atau ritual-ritual 

khusus dalam budaya tersebut (Munthe & Chairiza Asmi, 2023). 

Kedua, ikan mas sering dikaitkan dengan kesuburan dan 

kelimpahan. Dalam konteks ini, mangalap tondi dengan ikan mas dapat 

menjadi bentuk perayaan akan siklus hidup yang harus terus berlanjut 

meskipun ia telah mengalami kecelakaan. Kehidupan harus terus 

dijalani dan berani untuk melangkah ke suatu hal yang baru. Ikan mas 

dapat menjadi simbol kelimpahan dan keberlanjutan dalam menghadapi 

perubahan dan tantangan.  

Ketiga, ikan mas mencerminkan keindahan dan harmoni dalam 

masyarakat. Dalam mangalap tondi, ikan mas dihormati bukan karena 

nilai ekonomisnya tetapi juga karena keindahan dan keseimbangan 

yang dimiliki. Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan, ikan 

mas dapat menjadi simbol pemulihan dan upaya untuk mencapai 

keseimbangan dalam kehidupan mereka yang mungkin terganggu oleh 

kecelakaan tersebut.  

Dalam aspek spiritual, ikan mas dapat diartikan sebagai perantara 

dengan alam gaib atau leluhur. Dalam mangalap tondi, penggunaan 

ikan mas bisa menjadi upaya untuk menjalin kembali hubungan yang 

mungkin terganggu dengan dunia roh atau leluhur akibat kecelakaan. 

Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan, ikan mas dapat 

menjadi medium untuk menyampaikan permohonan maaf. 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

77 

Dalam acara mangalap tondi, ikan mas tersebut di masak, 

kemudian harus dimakan oleh orang yang baru saja mengalami 

kecelakaan. Ikan atau dekke merupakan tanda jalan doa (Siahaan et al., 

2023). Sebelum dia memakannya ada kata-kata yang disampaikan oleh 

tetua adat atau kepala suku,  

Dalam wawancara dengan bapa Purba, ia mengatakan ‘biasanya 

ikan mas yang digunakan adalah ikan mas yang panjang untuk 

memaknai umur yang panjang, mudah rezeki. Ikan mas biasanya 

bergerombolan atau berkelompok. Supaya seperti ikan mas inilah 

minum di air na tiuk (air yang jernih) marudu-rudu, bersama-sama. 

Maknanya ialah seperti ikan mas inilah panjang umur, mudah rezeki.  

 

Mangalap Tondi dalam Model Antropologis Stephen Bevans 

Stephen Bevans mengeluarkan enam model teologi kontekstual 

di antaranya ialah; model terjemahan, model antropologis, model 

praksis, model sintesis, model trasendental dan model budaya 

tandingan. Dalam setiap model-model tersebut ada kelemahan dan 

kelebihannya masing-masing. Tawaran dari keenam model yang 

diberikan oleh Bevans, penulis melihat bahwa mangalap tondi dalam 

Budaya Batak Toba lebih ke arah model antropologis. Maka penulis 

menggunakan model antropologis dalam kaitannya dengan mangalap 

tondi. 

Model antropologis bersifat “antrpologis” dalam dua arti. 

Pertama, model ini berpusat pada nilai dan kebaikan Anthropos, pribadi 

manusia. Pengalaman manusia, yang dibatasi namun juga serentak 

terpenuhi dalam kebudayaan. Kedua, bersifat angropologis dalam arti 

bahwa ia menggunakan wawasan-wawasan ilmu-ilmu sosial, terutama 

antropologi. Dengan menggunakan disiplin ilmu ini, seorang praktisi 

model antropologis berupaya memahami lebih jelas jaring relasi 

manusia serta nilai-nilai yang membentuk kebudayaan manusia, dan 

dalamnya Allah hadir, menawarkan kehidupan, penyembuhan serta 

keutuhan (Bevans, 2002).  

Model ini mempunyai karakteristik sebagai berikut; pertama, 

dasar biblis dan teologinya terdapat dalam Mat 15:21-28; Mrk 7:24-30; 

Yoh 3:16; pergerakan Kisah Para Rasul; “benih-benih Sabda” dari 

Yustinus Martir; GS 44; Ag 11: CT 53. Kedua, pewahyuan dipahami 

sebagai kehadiran personal. Ketiga, konteks di mana kebudayaan 

berada dipahami, guna menarik ke luar Injil dalam kebudayaan itu. 

Bevans dalam model antropologisnya mempunyai dasar yang kuat 

untuk melihat suatu poin penting dalam budaya tersebut. Budaya di sini 



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

78 

yang mau dikatakan adalah budaya Batak Toba yang berbicara tentang 

mangalap tondi.  

Mangalap tondi dalam budaya Batak Toba diungkapkan juga 

dalam Kitab Suci. Kitab Suci memakai istilah lain ketika berbicara 

tentang roh. Istilah yang sangat banyak dipergunakan dalam perjanjian 

Lama untuk kata roh (tondi) adalah ‘Nepes’ (Bahasa Ibrani) 

(Simanullang Roster, 2020). Roh dalam Kitab Suci memiliki peran 

yang sangat penting dan selalu berkaitan dengan kehidupan manusia. 

Semua orang yang dipimpin oleh roh tidak membuat orang menjadi 

takut. Oleh roh itulah kita berseru: “ya Abba, ya Bapa!” Roh itu 

bersaksi bersama-sama dengan roh kita (bdk Rm. 8:15-16). Roh yang 

ada dalam diri kita tidak bisa pergi begitu lama. Maka dalam budaya 

Batak Toba mereka meyakini untuk mengadakan ritual mangalap tondi. 

Sebab mereka meyakini jika tondi pergi begitu lama maka orang 

tersebut akan mati.  

Kata “Nepas” juga diartikan sesuatu yang sama dengan darah. 

Darah itu menyatu dengan tubuh manusia. Ketika darah itu berhenti 

maka manusia itu akan mati. Bangsa Israel meyakini bahwa darah 

adalah sesuatu yang esensial dalam keberadaan kehidupan manusia, 

sehingga mereka tidak diperbolehkan memakan darah.  
 Setiap orang dari bangsa Israel dan dari pendatang yang tinggal di 

tengah-tengah mereka, yang makan darah apa pun juga, Aku sendiri 

yang akan menentang dia yang makan darah itu dan melenyapkan dia 

dari tengah-tengah bangsanya. Sebab, nyawa makhluk ada dalam 

darahnya dan Aku telah memberikan darah itu kepadamu di atas 

mezbah untuk mengadakan perdamaian bagi nyawamu; darahlah yang 

mengadakan perdamaian dengan perantaraan nyawa. Itulah sebabnya 

Aku berfirman kepada orang Israel: Seorang pun di antara kami tidak 

boleh makan darah. Demikian juga pendatang yang tinggal di tengah-

tengahmu tidak boleh makan darah. Setiap orang dari orang Israel dan 

dari pendatang yang tinggal di tengah-tengahmu, yang berburu seekor 

binatang atau burung yang boleh dimakan, harus mencurahkan 

darahnya, lalu menimbunnya dengan tanah. Sebab, darah itulah nyawa 

segala makhluk. Oleh sebab itu Aku telah berfirman kepada orang 

Israel: Darah makhluk apa pun tidak boleh kamu makan, karena darah 

itulah nyawa segala makhluk. Setiap orang yang memakannya harus 

dilenyapkan (Imamat 17:10-14).  

Manusia adalah satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari roh, 

jiwa dan bada. Dengan kata lain manusia dibentuk atas dasar ketiga 

unsur tersebut yang saling melengkapi. Tondi adalah bagian dari salah 

satu unsur tersebut. Jika tondi itu pergi dalam waktu yang lama, maka 

jiwanya akan hancur atau mati. Masyarakat Batak Toba sejak zaman 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

79 

nenek moyang mereka meyakini dan selalu melaksanakan ritus 

mangalap tondi kepada mereka yang baru mengalami kecelakaan atau 

sakit. 
 Pandangan alkitabiah menyangkut Roh Allah, demikian Hood, sangat 

serupa dengan pandangan Afrika tentang roh-roh. Roh itu “tidak akan 

berkata-kata dari diri-Nya sendiri, tetapi segala sesuatu yang didengar-

Nya itulah yang akan dikatakan-Nya” (Yoh 16:13), dan ini serupa 

dengan keyakinan orang-orang Afrika bahwa roh-roh itu diberi 

kewenangan oleh Allah untuk bertindak secara tertentu di tengah dunia 

ini. Sama seperti Roh yang mengilhami para nabi dan Yohanes dalam 

Kitab Wahyu, demikian pula roh-roh dalam agama Afrika adalah 

pemberian kekuatan. Sama seperti ketujuh roh yang diberikan di 

hadapan takhta Allah, demikian pun roh-roh dalam agama-agama 

Afrika bertindak selaku bentara Allah bagi manusia di seantero muka 

bumi (Bevans, 2002).  

Masyarakat Batak Toba mengadakan ritual mangalap tondi mau 

mengatakan bahwa mereka percaya dengan ritual itu Allah hadir untuk 

mempersatukan tondi dengan badannya. Dengan ritual itu orang 

mampu diselamatkan dan melangsungkan hidupnya. Dengan demikian 

model teologi antropologis sangat cocok bagi masyarakat Batak Toba 

secara khusus dalam ritual mangalap tondi karena sejak awal mereka 

telah menyadarinya dalam ada istiadat kebudayaan mereka. Oleh 

karena itu, dengan menerapkan teknik-teknik antropologis dan 

sosiologi, secara praktis model antropologis berupaya mendengarkan 

suatu konteks tertentu dalam rangka mendengarkan firman Allah 

sendiri di tengah-tengah strukturnya sendiri (khususnya di tengah-

tengah struktur kebudayaan yang majemuk), yang tersembunyi di sana 

sebagai benih yang tertidur sejak permulaan zaman dan siap untuk 

berkecambah serta bertumbuh secara penuh (Bevans, 2002). Teologi 

adalah pantulan (refleksi) pemikiran dan penghayatan keagamaannya 

yang mempengaruhi cara orang bertindak secara praktis dalam 

kehidupannya (Gaspersz, n.d.). 

 

4. Simpulan 

Ritual mangalap tondi dalam budaya Batak Toba terus dilakukan 

hingga saat ini. Pelestarian kebudayaan tetap dijaga dengan baik, guna 

mempertahankan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Ritual 

mangalap tondi membawa orang untuk kembali kepada jiwanya yang 

harus terus menjalankan kehidupan. Hal yang sangat ditakuti ialah 

jangan sampai ritual ini hilang. Karena mereka percaya bahwa dengan 

mangalap tondi orang dapat diselamatkan dan tondinya kembali ke 

badanya.  



   

 

PERSPEKTIF 19/1/2024 

80 

Berdasarkan pengalaman penulis selama menjalani tahun pastoral 

di Doloksanggul, Humbang, Hasundutan, terdapat beberapa proses 

dalam ritual mangalap tondi yaitu: (a). manunghun datu, (b). borhat tu 

onganan hadabuan, (c). mameakhon, (d). manghisik, (e). manunghun 

na di jabu, (f). mangalompa upa-upa, (g). boras, (h). ikan mas. Dari 

proses yang ada ini, tentu di beberapa daerah lainnya memiliki sedikit 

perbedaan. Seperti yang dikatakan dalam pengantar bahwa budaya 

Batak itu sangat luas. Mangalap tondi memiliki kaitan dengan model 

antropologis yang dipaparkan oleh Bevans. Bevans melihat bahwa roh 

itu satu dengan tubuh manusia yang tidak dapat dipisahkan. Jika roh itu 

terpisah dari tubuh dalam waktu yang lama, maka tubuh itu akan 

musnah atau mati. Roh-roh itu memberikan kekuatan, penghiburan, 

kesembuhan, ilham, ekstase, peringatan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bevans, S. B. (2002). Model-Model Teologi Kontekstual. Ledalero. 

Gaspersz, S. G. C. (n.d.). Teologi Agama-Agama di Indonesia_Jurnal 

HARMONI. https://doi.org/10.31219/osf.io/fjv5p 

Hardiwijono, H. (2000). Religi Suku Murba di Indonesia. BPK Gunung 

Mulia. 

Liliweri, A. (2002). Makna Budaya dalam Komunikasi Antar Budaya. 

Pt. LKiS Printing Cemerlang. 

Munthe, I. Y., & Chairiza Asmi. (2023). Ikan Mas Arsik Sebagai 

Makanan Upacara Adat Khas Batak Toba Sumatra Utara. JIPSI 

Jurnal Ilmu Pariwisata Imelda, 1(2), 9–15. 

Nainggolan, T. (2012). Batak Toba Sejarah dan Transformasi Religi 

(pp. 1–262). Bina Media Perintis. 

Natalia Silaban, D. (2022). RITUAL MANGALAP TONDI PADA 

ETNIK BATAK TOBA KAJIAN SEMIOTIKA BUDAYA. In 

Desima Natalia Silaban (Vol. 1, Issue 1). 

Shils, E. (1981). Tradition. The University Chicago Press. 

Siahaan, G. M. G., Aliffiati, ., & Murniasih, A. A. A. (2023). Dekke Na 

Niarsik: Identitas Budaya Etnis Batak Toba di Pematangsiantar. 

Sunari Penjor : Journal of Anthropology, 7(1), 1. 

https://doi.org/10.24843/sp.2023.v7.i01.p01 

Sibeth, A. (1991). Living with ancestors; The Batak people of the island 

of Sumatra. Thomas and Hudson Ltd. 

Simanullang Roster. (2020). RITUS TONDI DAN KEMATIAN 

MENURUT BATAK TOBA SERTA UPAYA PEMBATINAN IMAN 

KRISTEN (Suatu Pendekatan Teologi Pastoral). 3(1), 51–66. 

http://stthami.ac.id/ojs/index.php/hami 



  

  

filosofi mangalap tondi –blareq & purba 

81 

Sinaga, A. B. (1975). The Toba-Batak High God; transcendence and 

immanence. Katolik Universiteit Lueven. 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan 

Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabet. 

Tambunan, E. H. (1982). Seklumat Mengenai Masyarakat Batak Toba 

dan Kebudayaannya: Sebagai saranan pembangunan. Tarsito. 

  
 

  © the Author(s) 2024 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-No Commercial-NoDerivatives 

4.0 International License. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

