Perspektif, Jurnal Agama dan Kebudayaan e-ISSN 2961-8657; p-ISSN 1907-4999
Vol. 19, No. 1 (Juni 2024), him. 67-81 DOI: https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.213

Filosofi Mangalap Tondi Pada Budaya Batak Toba
dalam Kaitannya dengan Model Antropologis
Stephen Bevans

Yoseph Koverino Gedu Blareqg*; Merry Johanna Purba?
1Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Malang
2Universitas Terbuka Medan
Yjossephrinothr@gmai.com

Abstrak

Tulisan ini berjudul filosofi mangalap tondi pada budaya Batak Toba dalam
kaitannya dengan model antropologis Stephen Bevan. Mangalap tondi
merupakan suatu bentuk upacara penjemputan roh seseorang yang telah
pergi diakibatkan oleh kecelakaan atau sakit. Model antropologi Bevans
memiliki kaitannya dengan mangalap tondi yang berbicara tentang roh
pemberi keselamatan dan kekuatan. Tujuan tulisan ini ialah membahas
bagaimana dan simbol-simbol yang dibutuhkan dalam ritual mangalap tondi.
Adapun metode yang digunakan dalam tulisan ini ialah metode deskripsi
kualitatif dengan pendekatan literatur review, yaitu suatu studi yang
dilakukan untuk menganalisis literatur-literatur dari berbagai sumber
sehingga menjadi suatu kesimpulan dan ide baru. Penulis juga menggunakan
metode wawancara untuk memperkuat dasar dari tulisan-tulisan jurnal
sebelumnya.

Kata Kunci: Mangalap tondi, Budaya Batak Toba, Ritus, model Antropologis.

Abstract

This paper is entitled the philosophy of mangalap tondi in Toba Batak
culture in relation to Stephen Bevan's anthropological model. Mangalap
tondi is a form of ceremony to pick up the spirit of someone who has left
due to anaccident or illness. Bevans' anthropological model has a connection
with mangalap tondi which talks about the spirit that gives salvation and
strength. The purpose of this paper is to discuss how and the symbols
needed in the mangalap tondi ritual. The method used in this paper is a
qualitative description method with a literature review approach, which is
a study conducted to analyze literature from various sources so that it
becomes a conclusion and a new idea. The author also uses the interview
method to strengthen the basis of previous journal writings.

Keywords: Mangalap tondi, Batak Toba Culture, Rites, Anthropological
model.

67




PERSPEKTIF 19/1/2024

1. Pengantar

Di Indonesia terdapat begitu banyak suku dan budaya yang
memiliki kekhasan dan kekayaannya masing-masing yang dapat
memperkuat budaya itu sendiri. Sebelum agama masuk ke Indonesia
budaya telah memperkuat kepercayaan manusia untuk sampai kepada
dewa (Allah) yang mereka percayai dan dapat membawa pada
keselamatan. Orang Batak Toba memiliki begitu banyak ritus yang
membawa mereka untuk percaya pada keselamatan. Suku Batak Toba
memiliki tradisi turun-temurun yang diberikan oleh nenek moyang
yang terus dijalankan hingga saat ini. Shils mengungkapkan bahwa
tradisi merupakan suatu yang sudah disalurkan atau pun diwariskan dari
masa lampau sampai sekarang, namun Kriteria dari tradisi ini bisa
dipersempit dan dibatasi cakupannya (Shils, 1981). Kebudayaan-
kebudayaan terus berubah pada segala waktu, dan kebudayaan-
kebudayaan itu berubah oleh karena beraneka ragam faktor, salah satu
faktor ialah suatu perjumpaan dengan agama Kristen dan
penyingkapannya yang sering kali dibuat dalam bentuk-bentuk budaya
yang sama sekali berbeda (Bevans, 2002).

Budaya Batak Toba sudah diwariskan secara turun-temurun
kepada setiap generasi. Sehingga budaya tersebut tidak bisa lagi
dihilangkan dari tengah-tengah mereka. Budaya sudah menjadi bagian
dan menyatu dengan mereka, sudah menjadi bagian dari kehidupan
mereka dan mendarah daging dalam setiap individu masyarakat
tersebut dan sangat sulit dipisahkan. Kebudayaan adalah sebuah
pandangan hidup dari suatu kelompok masyarakat dalam bentuk
kepercayaan, perilaku, simbol-simbol, dan nilai yang mereka peroleh
tanpa sadar dan semuanya diwariskan melalui suatu proses komunikasi
dari generasi yang satu ke generasi selanjutnya (Liliweri, 2002). Dalam
hal ini dapat dikatakan bahwa budaya adalah kekhasan yang dimiliki
setiap orang atau kelompok yang berkaitan dengan kepercayaan, adat
istiadat, moral, kesenian, dan kebiasaan-kebiasaan yang mempererat
dan memperkuat kebudayaan tersebut dan terus dijalankan secara
turun-temurun agar budaya tersebut tidak hilang atau lenyap begitu
saja. Dalam tulisan ini penulis mengangkat tema mangalap tondi dalam
budaya Batak Toba dan mengaitkannya dengan model antropologis
Stephen Bevans.

Pada karya ilmiah ini penulis membahas tentang mangalap tondi
kepada orang yang baru mengalami kecelakaan. Orang Batak Toba
meyakini bahwa orang yang baru mengalami kecelakaan tondinya
tertinggal di tempat kecelakaan tersebut. Maka diadakan ritual
mangalap tondi (penjemputan roh). Mangalap tondi terdiri dari dua

68




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

kata yaitu mangalap dan tondi. Mangalap memilik arti menjemput
orang yang tidak diketahui keberadaannya untuk kembali ke kampung
halamannya. Sedangkan tondi ialah roh yang menjadi pengikat nafas
kehidupan manusia dan memberi daya kepada setiap manusia. Tondi
juga bisa diartikan sebagai roh yang mendiami tubuh manusia.

Pada kenyataannya tondi bisa meninggalkan setiap tubuh
manusia yang hidup, baik itu pada saat mimpi atau pada saat sadar
sekalipun, sementara itu, tondi juga bisa terperangkap dan disandra oleh
roh-roh halus di suatu tempat yang dianggap angker serta keramat
(Simanullang Roster, 2020). Maka dalam budaya Batak Toba, mereka
mempercayai untuk menjemput roh (tondi) yang hilang harus
melaksanakan ritual mangalap tondi. Ritual ini dilakukan oleh seorang
datu atau orang yang memiliki indra keenam dan mampu
berkomunikasi dengan roh-roh yang ada.

Dalam budaya Batak Toba yang memiliki begitu banyak ritus dan
memiliki begitu banyak makan mendalam, penulis mengangkat satu
ritus yaitu mangalap tondi. Mangalap tondi adalah warisan kebudayaan
dari nenek moyang yang terus dipertahankan sampai sekarang. Maka
dalam ritual mangalap tondi penulis melihat ada hubungannya dengan
model antropologis Stephen Bevans. Bevans mengungkapkan titik
tolak model antropologis adalah kebudayaan, dengan titik perhatian
istimewa pada kebudayaan manusia, entah sekular atau religius
(Bevans, 2002).

2. Metode

Model penelitian merupakan cara atau jalan yang ditempuh dan
berhubungan dengan penelitian yang dilakukan serta memiliki langkah-
langkah secara sistematis. Hal ini sejalan dengan pendapat Sugiyono
yang menyatakan bahwa “metode penelitian yakni cara ilmiah untuk
memperoleh data yang valid dengan tujuan dapat ditemukan,
dibuktikan, serta dikembangkan tentang suatu pengetahuan tertentu
supaya dapat digunakan untuk memecahkan, memahami dan juga
mengantisipasi suatu masalah (Sugiyono, 2013).” Dalam karya ilmiah
ini  penulis menggunakan metode deskripsi kualitatif dengan
pendekatan literatur review, yaitu suatu studi yang dilakukan untuk
menganalisis literatur-literatur dari berbagai sumber sehingga menjadi
suatu kesimpulan dan ide baru. Penulis juga menggunakan metode
wawancara untuk memperkuat dasar dari tulisan-tulisan jurnal
sebelumnya.

69




PERSPEKTIF 19/1/2024

3. Diskusi dan Pembahasan
Sejarah Batak Toba

Orang batak Toba adalah salah satu suku dari bangsa Indonesia
yang tinggal di Sumatra Utara. Seperti yang kita ketahui bahwa Sumatra
merupakan pulau terbesar ke dua sesudah Kalimantan. Pada umumnya
orang batak tinggal di dataran tinggi Bukit Barisan sekitar Danau Toba.
Kebudayaan Batak telah dipengaruhi oleh kebudayaan Hindu-Buddha
di daerah-daerah sebelah Selatan dan pantai Sumatra Utara. Oleh
karena itu, sekitar tahun 2000 SM, tanah Batak telah didiami oleh
manusia yang disebut dengan suku Batak. Sehingga dugaan yang
mengatakan bahwa suku Batak berasal dari keturunan imigran
gelombang kedua yaitu Porto Melayu yang datang dari Cina Selatan
atau Tiongkok Kira-kira tahun 3000 SM (Nainggolan, 2012). Suku
Batak terdiri atas enam sub-suku, yaitu Angkola dan Mandailing di
sebelah Selatan, Toba di pusat, Dairi/Pakpak di sebelah Barat-laut,
Karo di sebelah Utara, dan Simalungun di sebelah Timur-laut (Sibeth,
1991). Suku Batak Toba merupakan suku terbesar dari beberapa sub-
suku lainnya.

Orang Batak Toba tinggal di sekitar Danau Toba dan bagian
Selatan Danau Toba, yang menurut daerah administratif Negara
Republik Indonesia terdiri dari Kabupaten Tapanuli Utara, Kabupaten
Humbang Hasundutan, Kabupaten Toba-Samosir, dan Kabupaten
Samosir. Di sebelah barat danau Toba terletak Gunung Pusuk Buhit,
yang bagi orang Batak merupakan gunung yang suci, sebab menurut
mitos di kaki bukit inilah Si Rajabatak, manusia pertama Batak
mendirikan hutanya (tempat pemukiman/tempat tinggal), yaitu Sianjur
Mulamula yang menjadi awal semua huta orang Batak (Sinaga, 1975).

Orang Batak Toba terutama hidup dari pertanian. Sejauh yang
penulis lihat, amati dan bertanya kepada masyarakat setempat selama
menjalani tahun pastoral, bahwa mereka telah lama hidup dari
pertanian. Mereka mengusahakan pertanian sawah dengan pengairan
terpadu. Sehingga tidak heran kita melihat orang Batak Toba tinggal di
lembah-lembah sekitar Danau Toba, sebab dari situlah mereka
mendapat air yang cukup untuk persawahan. Selain padi sawah mereka
juga menaman sayur-sayuran, bawang, dan kopi. Dari apa yang mereka
tanam dapat dikatakan bahwa mereka adalah petani yang sukses.
Kesuksesan ini dilihat dari anak-anak mereka yang melanjutkan
pendidikan ke perguruan tinggi.

Mangalap Tondi

Dalam pembahasan ini mangalap tondi yang mau saya bahwa

lalah mangalap tondi dalam budaya Batak Toba ketika orang

70




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

mengalami kecelakaan. Orang Batak Toba percaya ketika orang
mengalami kecelakaan tondi atau rohnya tertinggal di tempat orang
tersebut yang mengalami kecelakaan. Maka akan diadakan ritual
penjemputan roh, agar roh tersebut bisa kembali ke dalam badan orang
yang baru mengalami kecelakaan. Mangalap tondi terdiri dari dua kata
yaitu kata mangalap dan kata tondi. Mangalap artinya suatu cara untuk
menjemput seseorang yang tidak diketahui keberadaannya. Sedangkan
tondi artinya roh yang menjadi pengikat nafas kehidupan setiap
manusia, dan memberikan daya jiwa serta kepribadian (Natalia Silaban,
2022). Pada saat-saat tertentu tondi bisa meninggalkan tubuh manusia
yang hidup. Roster Simanullang mengatakan tondi bisa meninggalkan
tubuh manusia pada saat mimpi atau sadar sekalipun, sementari itu
tondi juga bisa terperangkap dan disandra oleh roh-roh halus di suatu
tempat yang dianggap angker serta keramat yang dikarenakan oleh
salang melangkah, dan juga karena melanggar tabu ketika berada di
suatu tempat tertentu (Simanullang Roster, 2020).Dalam kehidupan
etnis Batak Toba mangalap tondi dilakukan dalam dua kondisi yaitu
pada saat kondisi sakit dan pada saat kondisi sudah meninggal.
Mangalap tondi yang penulis bahas di sini ialah mangalap tondi pada
saat kondisi sakit (orang yang mengalami kecelakaan). Harun
Hadiwijono dalam bukunya Religi Suku Marbun di Indonesia
mengatakan;
“Tondi seolah-olah merupakan manusia di dalam manusia, namun tidak
identik dengan “aku” manusia, bahkan sering bertentangan dengan
“aku” manusia. la memiliki kemauan dan keinginan “aku” manusia.
Kesadaran “aku” manusia terdapat di dalam roha (roh). Roha inilah
yang berpikir, merasa, menginginkan, menghendaki, takut dan
berharap. Akan tetapi segala pengalaman fisis dan psikis, pengalaman
di dalam impian, dalam sakit atau sehat, di dalam keuntungan atau
kecelakaan, semuanya bergantung kepada tondi” (Hardiwijono, 2000).
Menurut Warneck, tondi (seele) memegang peran penting dalam
religi Batak Toba. Tondi adalah suatu kesatuan hidup (Lebens-kraft),
materi kehidupan (Lebensmaterie) atau bahan kehidupan (Nainggolan,
2012). Tondi masuk dan menghidupi manusia, binatang, dan tanaman.
Tetapi tondi juga menghidupi benda mati, seperti beras, nama dan
amulet. Tondi masuk dalam diri manusia pada waktu bayi berada dalam
rahim ibunya. Menurut Tobing, tondi manusia ada pada Mulajadi
Nabolon. Sebelum tondi masuk tubuh bayi di dalam kandungan ibunya,
maka Mulajadi Nabolon menanyakan kepada dia nasib apa (sibaran)
yang akan dipilih bagi dirinya (Nainggolan, 2012). Kalau bayi
meninggal dalam Rahim ibunya berarti tondi ibu tersebut menolak

71




PERSPEKTIF 19/1/2024

kehadiran si bayi. Dalam hal abortus, tondi ibu merasa bersalah
(Nainggolan, 2012).

Tondi berada dalam setiap bagian tubuh dan masing-masing tondi
itu berdiri sendiri. Tondi ada pada rambut, darah, hati, jari, kuku, dan
keringat. Dalam hal lain tondi bisa lepas dari tubuh. Hal ini terjadi kalau
orang terkejut, sakit atau bermimpi. Orang tua tidak boleh marah
kepada anaknya takut kalau tondi anak itu akan pergi meninggalkan
tubuhnya. Kalau tondi pergi untuk sementara waktu tidak akan menjadi
bahaya. Tetapi kalau tondi pergi cukup lama maka orang itu akan
menjadi sakit. Untuk sehat kembali perlu ritus memanggil tondinya
(mangalap tondi). Seandainya tondi itu tidak kembali lagi maka orang
tersebut akan meninggal. Tondi adalah jiwa atau roh seseorang yang
merupakan kekuatan, oleh karena itu tondi memberi nyawa kepada
manusia. Tondi didapat sejak seseorang di dalam kandungan
(Simanullang Roster, 2020).

Tondi tidak selalu sejalan dengan tubuh dan ego (roha). Mereka
bahkan sering bertentangan. Dalam hal ini tondi lebih kuat dan
menguasai tubuh dan roha. Maka untuk menyenangkan tondi Warneck
mengatakan “orang harus memberikan persembahan kepada tondinya
seperti makanan kesukaan (soloman ni rohana), ulos (selendang adat),
emas atau uang yang disebut homitan ni tondi (barang-barang
kepunyaan tondi) (Nainggolan, 2012).”

Pandangan orang Batak Toba tentang tondi adalah fatalistis,
sebab tondi telah menerima nasib orang itu sebelum dia lahir. Orang
Batak Toba percaya bahwa apabila orang meninggal maka tondinya
meninggalkan tubuhnya. Tondi itu kembali kepada sumber-tondi
(Urtondi) di dunia atas dan dari sana kemudian pergi menghidupi
makhluk lain. Tondi tidak tinggal di dalam badan orang yang sudah
mati (Nainggolan, 2012).

Di dalam diri orang yang hidup terdapat tondi. Tondi merupakan
keadaan yang kekal bersama tubuh selama dia masih hidup.
Kepercayaan demikian sama dengan kepercayaan agama Kristen yang
mengatakan pada mula penciptaan, Allah telah menjadikan manusia
dari debu tanah. Lalu la menghembuskan nafas hidup ke dalam lubang
hidungnya, lalu ia hidup menjadi roh yang hidup. Tetapi setelah
manusia mati, roh itu terpisah dari tubuh, sedangkan tubuh itu sendiri
kembali kepada tanah dari mana ia dijadikan dahulu (Tambunan, 1982).
Dalam kitab Mazmur dikatakan oleh Daud “apabila nyawanya
melayang, ia kembali ke tanah; pada hari itu juga lenyalah maksud-
maksudnya.” Mzm 146:4.

72




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

Proses-proses yang dilakukan dalam ritual mangalap tondi ialah:
Bertanya kepada orang pintar (Manunghun datu), mengumpulkan
syarat-syarat yang dibilang datu, berangkat ke tempat kejadian (borhat
tu inganan hadabuan), meletakkan tanda pertemuan (mameakhon
paralealean), manghisik, bertanya kepada yang di rumah (manunghun
na di jabu), mengukur beras (manuhut boras) dan memasak uap-uap
(mangalopa uap-uap). Beberapa proses ini yang penulis alami dan lihat
sendiri selama menjalani tahun pastoral di Doloksanggul, Humbang
Hasundutan, Sumatra Utara. Berikut penjelasan dari proses ritual
mangalap tondi.

Bertanya kepada orang pintar (Manunghun Datu)

Pada saat orang selesai mengalami kecelakaan, keluarga dari
korban akan mencari orang yang mempunyai indra keenam atau
manunghun datu. Mengapa manunghun yang dicari? Karena hanya
mereka yang dapat mengetahui di mana keberadaan tondi orang yang
baru kecelakaan tadi dengan tujuan untuk menjemputnya. Kemudian
mereka bertanya apa yang harus dilakukan agar tondi dari keluarga
mereka yang mengalami kecelakaan bisa kembali ke tubuhnya dan
mengalami kesembuhan. Jika hal ini terlambat dilakukan oleh keluarga
korban, maka keluarga yang kecelakaan atau sakit bisa meninggal dunia
karena tondinya tidak kembali lagi.

Setelah beberapa saat berbincang datu akan berdoa dengan
caranya untuk mengetahui keberadaan tondi. Setelah datu mengetahui
keberadaan tondi, maka ia akan memberitahu kepada pihak keluarga
korban dan apa saja yang harus dipersiapkan dalam ritual menjemput
tondi. Adapun yang perlu disiapkan ialah; beras, bunga, rokok, daun
sirih, telur ayam dan ulos. Silaban mengatakan yang perlu dibawa ialah;
paralealean ‘pertemanan’ (yang bisa berupa: bunga-bunga na hunsus
‘bunga-bunga yang wangi’, harambir poso ‘kelapa muda’, sigaret
‘rokok’, napuran ‘sirih’, bunga banda ulu ‘bunga yang cantik’ dan
manuk jambe ‘ayam jantan’), boras sada/tolu tanghar ‘beras satu/tiga
mug’, tolor ni manuk sada‘satu telur ayam’ parindahana ‘tandok’,
dan juga ulos na marrambu ‘ulos Batak’ (Natalia Silaban, 2022).

Berangkat ke tempat kejadian (Borhat tu Inganan Hadabuan)
Pihak keluarga yang telah mendapat informasi dari datu langsung
ke tempat terjadinya kecelakaan. Sebab jika hal ini tidak secepat
mungkin dilakukan maka tondinya akan pergi ke tempat lain atau
dibawa oleh tondi yang lain. Dalam proses mangalap tondi di tempat
kejadian datu atau orang pintar harus tetap ikut karena ia yang tahu dan

73




PERSPEKTIF 19/1/2024

mampu melihat tondi tersebut. Waktu yang disarankan untuk
melakukan ritual mangalap tondi ini adalah pada waktu pagi hari
hingga sore hari, tidak disarankan untuk melakukan ritual mangalap
tondi pada waktu malam hari (Natalia Silaban, 2022).

Meletakan tanda pertemuan (Mameakhon Paralealean)

Ritual ini dilakukan ketika datu dan pihak keluarga sudah sampai
di tempat tujuan. Di sini datu akan memulai dengan mameakhon
paralealean “meletakan semua bahan yang menjadi syarat untuk
menjemput tondi orang yang baru mengalami kecelakaan.” Silaban
mengatakan dalam tulisannya “pada waktu ingin meletakkan
paralealean maka secara langsung akan ada tanda-tanda alam yang
terjadi misalnya ada kupu-kupu yang langsung terbang menghinggapi
kita seperti sedang menyambut kita, hal inilah yang menjadi tanda-
tanda bahwa tondi yang ingin Kita jemput berada di situ.” (Natalia
Silaban, 2022).

Manghisik

Manghisik adalah suatu proses mengguncang-guncangkan
Sesuatu benda dengan cara pelan-pelan. Pada proses ini yang dihisik
‘diguncang’ oleh orang yang mangalap tondi adalah boras sada/tolu
tanghar dan juga sada telor ni manuk yang dimasukkan ke dalam
parindahanan (Natalia Silaban, 2022). Dalam wawancara dengan pak
Duat Tobing kata-kata yang diucapkan pada saat semua perlengkapan
diletakan untuk mangalap tondi ialah “ro hami tu son (menyebut nama
orang yang ingin dijemput tondinya) laho mangalap tondimu, dohot ma
ho mulak tu inganamu/tu badan mu” (kami datang ke sini untuk
menjemput rohmu, ikutlah kau pulang ke tempatmu/ke badanmu).

Untuk membawa tondinya ke rumah datu itu mengajak dengan
ungkapan beta mulak (ayo pulang) secara terus menerus sampai berada
di depan rumah keluarga yang mengalami kecelakaan. Selama dalam
perjalanan datu tidak boleh menoleh ke belakang.

Bertanya kepada yang di rumah (Manunghun na di jabu)

Ritual ini dilakukan ketika datu yang melakukan mangalap tondi
sampai di depan rumah. Ketika datu berada di depan rumah maka akan
ada dialog antara datu dengan orang yang ada di rumah (biasanya hal
ini dilakukan oleh kepala keluarga).

Datu: Nunga di jabu si (sebut nama orang yang mengalami

kecelakaan)

Yang di rumah: Nunga

74




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

Dialog ini hanya singkat, hanya mau memastikan dan
menunjukkan bahwa yang mengalami kecelakaan masih berada di
rumah. Setelah selesai dialog datu langsung masuk ke rumah untuk
langsung berjumpa dengan orang yang kecelakaan. Datu meletakan
segemgam beras di atas kepala orang yang mengalami kecelakaan
sambil mengucapkan “sahat ma tondim tu badan mu dah, nunga be hu
alap hami tondim malum diahap ho” yang artinya sampai rohmu ke
badanmu, karena kami sudah menjemput rohmu sembuhlah
perasaanmu (Natalia Silaban, 2022). Ritual selanjutnya datu
mengambil tiga gengam beras kemudian menghambur-hambur beras
itu dengan mengatakan horas sebanyak tiga kali beriringan dengan
beras yang dihambur.

Mangupa-upa

Proses ini biasanya dilakukan oleh datu dan segenap anggota
keluarga kepada yang mengalami kecelakaan. Hal yang dilakukan ialah
datu dan beberapa anggota keluarga memegang piring atau dulang yang
berisi nasi dan ikan mas dengan posisi telapak tangan ke bawah
sedangkan yang sakit memegang dulang yang sama dengan posisi
telapak tangan ke atas atau dalam posisi menerima. Setela sama-sama
memegang maka datu akan mengucapkan “on ma upa-upamu, sia sehat
ma ho” setelah selesai berkata-kata nasi dan ikan mas itu dimakan oleh
si sakit.

Boras/ beras

Beras merupakan salah satu simbol yang selalu digunakan pada
saat ritual mangalap tondi. Dalam ritual mangalap tondi beras yang
biasa digunakan adalah beras tabar (Natalia Silaban, 2022). Kecelakaan
sering memaksa masyarakat untuk beradaptasi dengan kondisi baru dan
menemukan cara baru untuk menjaga keberlanjutan tradisi mereka.
Dalam konteks ini, beras mencerminkan kemampuan masyarakat untuk
tetap kuat dan hidup, seperti tanaman padi yang tumbuh subur meski
terkena badai.

Kedua, beras dapat diartikan sebagai simbol penyembuhan dan
pemulihan setelah kecelakaan. Dalam kebudayaan banyak masyarakat,
makanan sering dikatakan dengan aspek penyembuhan dan kesehatan.
Dalam mangalap tondi, beras sebagai sumber makanan utama dan
dapat melambangkan proses penyembuhan secara fisik dan spiritual
setalah masyarakat mengalami perubahan.

Ketiga, beras dapat menjadi representasi kesinambungan dan
kerberlanjutan tradisi. Meskipun ada perubahan, masyarakat tetap

75




PERSPEKTIF 19/1/2024

memandang beras sebagai bagian integral dari identitas budaya mereka.
Beras berfungsi sebagai alat yang digunakan untuk menghisik dan
memanggil tondi yang berada di tempat tersembunyi agar dengan
menghisik, tondinya bisa ikut pulang. Dalam wawancara dengan bapak
Purba, ia mengatakan “pirma poki baul-baul pasalongan, pirma tondi
luju-luju ma nang anka pangamoan.” Baras itu artinya pir yang
memiliki arti kuat. Sehingga pikiran, hati dan jiwanya selalu kuat untuk
terus menjalankan hidup bersama teman-temannya.

Ikan Mas

Ikan mas dalam konteks mangalap tondi dalam budaya Batak
Toba memiliki makna mendalam, dan jika dipandang dalam perspektif
seseorang yang barus saja mengalami kecelakaan, simbol ikan mas
dapat mengalami interpretasi yang khas. Pertama-tama ikan mas
dianggap sebagai simbol keberuntungan dan kemakmuran dalam
budaya Batak Toba. Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan,
makna ikan mas dalam mangalap tondi dapat menjadi representasi
harapan akan masa depan yang lebih baik. Ikan mas yang diberikan
adalah ikan mas yang utuh tidak dipotong-potong. Ikan mas tidak boleh
dipotong-potong jika untuk sebuah upacara adat atau ritual-ritual
khusus dalam budaya tersebut (Munthe & Chairiza Asmi, 2023).

Kedua, ikan mas sering dikaitkan dengan kesuburan dan
kelimpahan. Dalam konteks ini, mangalap tondi dengan ikan mas dapat
menjadi bentuk perayaan akan siklus hidup yang harus terus berlanjut
meskipun ia telah mengalami kecelakaan. Kehidupan harus terus
dijalani dan berani untuk melangkah ke suatu hal yang baru. lkan mas
dapat menjadi simbol kelimpahan dan keberlanjutan dalam menghadapi
perubahan dan tantangan.

Ketiga, ikan mas mencerminkan keindahan dan harmoni dalam
masyarakat. Dalam mangalap tondi, ikan mas dihormati bukan karena
nilai ekonomisnya tetapi juga karena keindahan dan keseimbangan
yang dimiliki. Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan, ikan
mas dapat menjadi simbol pemulihan dan upaya untuk mencapai
keseimbangan dalam kehidupan mereka yang mungkin terganggu oleh
kecelakaan tersebut.

Dalam aspek spiritual, ikan mas dapat diartikan sebagai perantara
dengan alam gaib atau leluhur. Dalam mangalap tondi, penggunaan
ikan mas bisa menjadi upaya untuk menjalin kembali hubungan yang
mungkin terganggu dengan dunia roh atau leluhur akibat kecelakaan.
Bagi orang yang baru saja mengalami kecelakaan, ikan mas dapat
menjadi medium untuk menyampaikan permohonan maaf.

76




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

Dalam acara mangalap tondi, ikan mas tersebut di masak,
kemudian harus dimakan oleh orang yang baru saja mengalami
kecelakaan. lkan atau dekke merupakan tanda jalan doa (Siahaan et al.,
2023). Sebelum dia memakannya ada kata-kata yang disampaikan oleh
tetua adat atau kepala suku,

Dalam wawancara dengan bapa Purba, ia mengatakan ‘biasanya
ikan mas yang digunakan adalah ikan mas yang panjang untuk
memaknai umur yang panjang, mudah rezeki. lkan mas biasanya
bergerombolan atau berkelompok. Supaya seperti ikan mas inilah
minum di air na tiuk (air yang jernih) marudu-rudu, bersama-sama.
Maknanya ialah seperti ikan mas inilah panjang umur, mudah rezeki.

Mangalap Tondi dalam Model Antropologis Stephen Bevans

Stephen Bevans mengeluarkan enam model teologi kontekstual
di antaranya ialah; model terjemahan, model antropologis, model
praksis, model sintesis, model trasendental dan model budaya
tandingan. Dalam setiap model-model tersebut ada kelemahan dan
kelebihannya masing-masing. Tawaran dari keenam model yang
diberikan oleh Bevans, penulis melihat bahwa mangalap tondi dalam
Budaya Batak Toba lebih ke arah model antropologis. Maka penulis
menggunakan model antropologis dalam kaitannya dengan mangalap
tondi.

Model antropologis bersifat “antrpologis” dalam dua arti.
Pertama, model ini berpusat pada nilai dan kebaikan Anthropos, pribadi
manusia. Pengalaman manusia, yang dibatasi namun juga serentak
terpenuhi dalam kebudayaan. Kedua, bersifat angropologis dalam arti
bahwa ia menggunakan wawasan-wawasan ilmu-ilmu sosial, terutama
antropologi. Dengan menggunakan disiplin ilmu ini, seorang praktisi
model antropologis berupaya memahami lebih jelas jaring relasi
manusia serta nilai-nilai yang membentuk kebudayaan manusia, dan
dalamnya Allah hadir, menawarkan kehidupan, penyembuhan serta
keutuhan (Bevans, 2002).

Model ini mempunyai karakteristik sebagai berikut; pertama,
dasar biblis dan teologinya terdapat dalam Mat 15:21-28; Mrk 7:24-30;
Yoh 3:16; pergerakan Kisah Para Rasul; “benih-benih Sabda” dari
Yustinus Martir; GS 44; Ag 11: CT 53. Kedua, pewahyuan dipahami
sebagai kehadiran personal. Ketiga, konteks di mana kebudayaan
berada dipahami, guna menarik ke luar Injil dalam kebudayaan itu.
Bevans dalam model antropologisnya mempunyai dasar yang kuat
untuk melihat suatu poin penting dalam budaya tersebut. Budaya di sini

77




PERSPEKTIF 19/1/2024

yang mau dikatakan adalah budaya Batak Toba yang berbicara tentang
mangalap tondi.

Mangalap tondi dalam budaya Batak Toba diungkapkan juga
dalam Kitab Suci. Kitab Suci memakai istilah lain ketika berbicara
tentang roh. Istilah yang sangat banyak dipergunakan dalam perjanjian
Lama untuk kata roh (tondi) adalah ‘Nepes’ (Bahasa Ibrani)
(Simanullang Roster, 2020). Roh dalam Kitab Suci memiliki peran
yang sangat penting dan selalu berkaitan dengan kehidupan manusia.
Semua orang yang dipimpin oleh roh tidak membuat orang menjadi
takut. Oleh roh itulah kita berseru: “ya Abba, ya Bapa!” Roh itu
bersaksi bersama-sama dengan roh kita (bdk Rm. 8:15-16). Roh yang
ada dalam diri kita tidak bisa pergi begitu lama. Maka dalam budaya
Batak Toba mereka meyakini untuk mengadakan ritual mangalap tondi.
Sebab mereka meyakini jika tondi pergi begitu lama maka orang
tersebut akan mati.

Kata “Nepas” juga diartikan sesuatu yang sama dengan darah.
Darah itu menyatu dengan tubuh manusia. Ketika darah itu berhenti
maka manusia itu akan mati. Bangsa Israel meyakini bahwa darah
adalah sesuatu yang esensial dalam keberadaan kehidupan manusia,
sehingga mereka tidak diperbolehkan memakan darah.

Setiap orang dari bangsa Israel dan dari pendatang yang tinggal di

tengah-tengah mereka, yang makan darah apa pun juga, Aku sendiri

yang akan menentang dia yang makan darah itu dan melenyapkan dia
dari tengah-tengah bangsanya. Sebab, nyawa makhluk ada dalam
darahnya dan Aku telah memberikan darah itu kepadamu di atas
mezbah untuk mengadakan perdamaian bagi nyawamu; darahlah yang
mengadakan perdamaian dengan perantaraan nyawa. ltulah sebabnya
Aku berfirman kepada orang Israel: Seorang pun di antara kami tidak
boleh makan darah. Demikian juga pendatang yang tinggal di tengah-
tengahmu tidak boleh makan darah. Setiap orang dari orang Israel dan
dari pendatang yang tinggal di tengah-tengahmu, yang berburu seekor
binatang atau burung yang boleh dimakan, harus mencurahkan
darahnya, lalu menimbunnya dengan tanah. Sebab, darah itulah nyawa
segala makhluk. Oleh sebab itu Aku telah berfirman kepada orang

Israel: Darah makhluk apa pun tidak boleh kamu makan, karena darah

itulah nyawa segala makhluk. Setiap orang yang memakannya harus

dilenyapkan (Imamat 17:10-14).

Manusia adalah satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari roh,
jiwa dan bada. Dengan kata lain manusia dibentuk atas dasar ketiga
unsur tersebut yang saling melengkapi. Tondi adalah bagian dari salah
satu unsur tersebut. Jika tondi itu pergi dalam waktu yang lama, maka
jiwanya akan hancur atau mati. Masyarakat Batak Toba sejak zaman

78




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

nenek moyang mereka meyakini dan selalu melaksanakan ritus
mangalap tondi kepada mereka yang baru mengalami kecelakaan atau
sakit.

Pandangan alkitabiah menyangkut Roh Allah, demikian Hood, sangat

serupa dengan pandangan Afrika tentang roh-roh. Roh itu “tidak akan

berkata-kata dari diri-Nya sendiri, tetapi segala sesuatu yang didengar-

Nya itulah yang akan dikatakan-Nya” (Yoh 16:13), dan ini serupa

dengan keyakinan orang-orang Afrika bahwa roh-roh itu diberi

kewenangan oleh Allah untuk bertindak secara tertentu di tengah dunia
ini. Sama seperti Roh yang mengilhami para nabi dan Yohanes dalam

Kitab Wahyu, demikian pula roh-roh dalam agama Afrika adalah

pemberian kekuatan. Sama seperti ketujuh roh yang diberikan di

hadapan takhta Allah, demikian pun roh-roh dalam agama-agama

Afrika bertindak selaku bentara Allah bagi manusia di seantero muka

bumi (Bevans, 2002).

Masyarakat Batak Toba mengadakan ritual mangalap tondi mau
mengatakan bahwa mereka percaya dengan ritual itu Allah hadir untuk
mempersatukan tondi dengan badannya. Dengan ritual itu orang
mampu diselamatkan dan melangsungkan hidupnya. Dengan demikian
model teologi antropologis sangat cocok bagi masyarakat Batak Toba
secara khusus dalam ritual mangalap tondi karena sejak awal mereka
telah menyadarinya dalam ada istiadat kebudayaan mereka. Oleh
karena itu, dengan menerapkan teknik-teknik antropologis dan
sosiologi, secara praktis model antropologis berupaya mendengarkan
suatu konteks tertentu dalam rangka mendengarkan firman Allah
sendiri di tengah-tengah strukturnya sendiri (khususnya di tengah-
tengah struktur kebudayaan yang majemuk), yang tersembunyi di sana
sebagai benih yang tertidur sejak permulaan zaman dan siap untuk
berkecambah serta bertumbuh secara penuh (Bevans, 2002). Teologi
adalah pantulan (refleksi) pemikiran dan penghayatan keagamaannya
yang mempengaruhi cara orang bertindak secara praktis dalam
kehidupannya (Gaspersz, n.d.).

4.  Simpulan

Ritual mangalap tondi dalam budaya Batak Toba terus dilakukan
hingga saat ini. Pelestarian kebudayaan tetap dijaga dengan baik, guna
mempertahankan nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Ritual
mangalap tondi membawa orang untuk kembali kepada jiwanya yang
harus terus menjalankan kehidupan. Hal yang sangat ditakuti ialah
jangan sampai ritual ini hilang. Karena mereka percaya bahwa dengan
mangalap tondi orang dapat diselamatkan dan tondinya kembali ke
badanya.

79




PERSPEKTIF 19/1/2024

Berdasarkan pengalaman penulis selama menjalani tahun pastoral
di Doloksanggul, Humbang, Hasundutan, terdapat beberapa proses
dalam ritual mangalap tondi yaitu: (a). manunghun datu, (b). borhat tu
onganan hadabuan, (c). mameakhon, (d). manghisik, (e). manunghun
na di jabu, (f). mangalompa upa-upa, (g). boras, (h). ikan mas. Dari
proses yang ada ini, tentu di beberapa daerah lainnya memiliki sedikit
perbedaan. Seperti yang dikatakan dalam pengantar bahwa budaya
Batak itu sangat luas. Mangalap tondi memiliki kaitan dengan model
antropologis yang dipaparkan oleh Bevans. Bevans melihat bahwa roh
itu satu dengan tubuh manusia yang tidak dapat dipisahkan. Jika roh itu
terpisah dari tubuh dalam waktu yang lama, maka tubuh itu akan
musnah atau mati. Roh-roh itu memberikan kekuatan, penghiburan,
kesembuhan, ilham, ekstase, peringatan.

DAFTAR PUSTAKA

Bevans, S. B. (2002). Model-Model Teologi Kontekstual. Ledalero.

Gaspersz, S. G. C. (n.d.). Teologi Agama-Agama di Indonesia_Jurnal
HARMONI. https://doi.org/10.31219/osf.io/fjv5p

Hardiwijono, H. (2000). Religi Suku Murba di Indonesia. BPK Gunung
Mulia.

Liliweri, A. (2002). Makna Budaya dalam Komunikasi Antar Budaya.
Pt. LKIiS Printing Cemerlang.

Munthe, I. Y., & Chairiza Asmi. (2023). Ikan Mas Arsik Sebagai
Makanan Upacara Adat Khas Batak Toba Sumatra Utara. JIPSI
Jurnal llmu Pariwisata Imelda, 1(2), 9-15.

Nainggolan, T. (2012). Batak Toba Sejarah dan Transformasi Religi
(pp. 1-262). Bina Media Perintis.

Natalia Silaban, D. (2022). RITUAL MANGALAP TONDI PADA
ETNIK BATAK TOBA KAIJIAN SEMIOTIKA BUDAYA. In
Desima Natalia Silaban (Vol. 1, Issue 1).

Shils, E. (1981). Tradition. The University Chicago Press.

Siahaan, G. M. G., Aliffiati, ., & Murniasih, A. A. A. (2023). Dekke Na
Niarsik: Identitas Budaya Etnis Batak Toba di Pematangsiantar.
Sunari  Penjor: Journal of Anthropology, 7(1), 1.
https://doi.org/10.24843/sp.2023.v7.i01.p01

Sibeth, A. (1991). Living with ancestors; The Batak people of the island
of Sumatra. Thomas and Hudson Ltd.

Simanullang Roster. (2020). RITUS TONDI DAN KEMATIAN
MENURUT BATAK TOBA SERTA UPAYA PEMBATINAN IMAN
KRISTEN (Suatu Pendekatan Teologi Pastoral). 3(1), 51-66.
http://stthami.ac.id/ojs/index.php/hami

80




filosofi mangalap tondi —blareq & purba

Sinaga, A. B. (1975). The Toba-Batak High God; transcendence and
immanence. Katolik Universiteit Lueven.

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan
Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Alfabet.

Tambunan, E. H. (1982). Seklumat Mengenai Masyarakat Batak Toba
dan Kebudayaannya: Sebagai saranan pembangunan. Tarsito.

LT © the Author(s) 2024
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-No Commercial-NoDerivatives

4.0 International License.

81



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

