
41

Perspektif, Jurnal Agama dan Kebudayaan e-ISSN: 29161-8657; p-ISSN: 1907-4999
Vol. 18, No. 1 (Juni 2023), hlm. 41-54 https://adityawacana.id/ojs

Mengakarkan Nilai Pertobatan Kristiani
dalam Ritus Oke Saki

Ian Jovi Sianturi
Mario Constantino Teon

Rafael Makul
STFT Widya Sasana, Malang, Indonesia

ianjovi07@gmail.com

Abstract

This study aims to discuss the Oke Saki ritual and how this ritual can be a

means of instilling Catholic values among Manggarai Catholics themselves.

The new understanding in the Catholic Church that recognizes that there are

seeds of goodness and salvation in other religions and cultures makes the

Church aware of the importance of rooting faith in local culture. This re-

search uses a qualitative research method with an ethnographic design. Pri-

mary data was collected from interview and observation. The concept of the

Oke Saki ritual has similarities to the sacrament of confession, as both

involve human efforts, repentance for sins and mistakes committed. How-

ever, there are also significant differences, one of which is that Oke Saki

emphasizes collective sin while Catholicism emphasizes personal sin and re-

pentance. The Church cares about collective sin, but personal repentance

should be prioritized. Because of this similarity, the Oke Saki ritual can be

integrated with the liturgy of the sacrament of confession. However, further

study is still needed due to different understandings. Efforts are needed to

purify understandings that are contrary to faith, especially those that dis-

credit God’s dominion over all of His creation. This is a way to root Catholic

values in culture while preserving local cultural treasures.

Keywords: Inculturation, Local Culture, Manggarai Catholic Church, Oke Saki

Ritual.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk membahas tentang ritual Oke Saki dan bagaimana

ritual tersebut dapat menjadi sarana penanaman nilai-nilai Katolik di kalangan

umat Katolik Manggarai sendiri. Pemahaman baru dalam Gereja Katolik yang

mengakui bahwa ada benih-benih kebaikan dan keselamatan dalam agama dan

budaya lain menyadarkan Gereja akan pentingnya mengakarkan iman dalam

budaya lokal. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan

desain etnografi. Data primer dikumpulkan dari wawancara dan observasi

langsung. Konsep ritual Oke Saki memiliki kemiripan dengan sakramen

pengakuan dosa, karena keduanya merupakan usaha manusia akibat ulah

manusia dan penyesalan atas dosa dan kesalahan yang telah dilakukannya.

Namun, ada juga perbedaan yang mendalam, salah satunya Oke Saki



PERSPEKTIF 18/1/2023

42

menekankan dosa kolektif sedangkan Katolik menekankan dosa pribadi dan

pertobatan. Gereja peduli akan dosa kolektif, tetapi pertobatan pribadi harus

diutamakan. Karena kesamaan tersebut, ritus Oke Saki dapat diintegrasikan

dengan liturgi sakramen tobat. Namun, studi lebih lanjut masih diperlukan

karena pemahaman lain yang berbeda. Diperlukan upaya untuk memurnikan

pemahaman yang bertentangan dengan iman, terutama yang mendiskreditkan

kekuasaan Tuhan atas semua ciptaan-Nya. Inilah cara mengakarkan nilai-

nilai Katolik dalam budaya sekaligus melestarikan kekayaan budaya lokal yang

ada.

Kata Kunci: Inkulturasi, Budaya Lokal, Gereja Katolik Manggarai, Ritual Oke

Saki.

1. Pengantar

Konsili Vatikan II berhasil membawa semangat baru dalam Gereja
Katolik dalam menilai dan berelasi dengan agama-agama lain dan dengan
seluruh kebudayaan umat manusia. Gereja tidak lagi terkurung dalam
pandangan sempit bahwa di luar dirinya tidak ada keselamatan, tetapi mulai
melihat benih-benih kebaikan dan keselamatan dalam agama-agama dan
kebudayaan lainnya di dunia ini. Bahkan Gereja menjadi semakin sadar akan
pentingnya menyintesiskan iman dengan kebudayaan-kebudayaan manusia.
Iman akan menjadi lebih hidup apabila direnungkan dan dihayati sesuai dengan
konteks setiap masyarakat tempat iman itu bertumbuh. Berangkat dari
kesadaran ini, gereja lokal pun berusaha mengawinkan antara kebudayaan
lokal dengan iman Kristiani dengan metode dialog dan inkulturasi.

Telah lebih dari satu abad benih iman Katolik  tertanam di bumi
Manggarai. Tanpa usaha untuk mengawinkan iman Kristiani dengan
kebudayaan Manggarai Gereja lokal Keuskupan Ruteng mungkin tidak
bertumbuh subur.  Para misionaris melakukan hal ini karena ada sebuah
keyakinan bahwa bila iman dihayati dalam cara budaya Manggarai maka
iman orang Manggarai akan semakin hidup dan mendalam. Gereja, dengan
apa pun kata ini hendak dijelaskan, di ujungnya selalu berakhir pada keyakinan
bahwa dia (Gereja) menjadi sarana bagi manusia untuk sampai pada
Keselamatan. Melalui para misionaris Gereja Katolik Manggarai dijadikan
sebagai sarana keselamatan bagi semua umat Katolik Manggarai (Leteng,
2012:viii).

Sesuai dengan cirinya, orang Manggarai percaya bahwa Yang Tinggi
mudah ‘tersinggung’ tetapi juga mudah memaafkan kalau manusia tahu
mengambil hati-Nya sehingga ada beberapa ritus-ritus khusus untuk
memohonkan ampun (Mukese, 2012:119). Gereja juga percaya bahwa pendosa
dipanggil untuk kembali bersatu dengan-Nya. Bahkan, Allah menganugerahkan
rahmat khusus, yakni rahmat pertobatan sejati (Hadiwardoyo, 2007:3).



43

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

Koentjareningrat menyebutkan ada beberapa unsur budaya, yakni: sistem
religi dan upacara keagamaan; sistem dan organisasi kemasyarakatan; sistem
pengetahuan; bahasa; kesenian; sistem mata pencaharian hidup; sistem teknologi
dan peralatan (1993:2). Dilihat dari segi eksistensi dan peran dari budaya, pada
hakikatnya budaya, kepercayaan orang Manggarai dan ritus-ritus yang ada itu
lahir sebagai ciptaan, karsa dan rasa manusia Manggarai (bdk. 1993:1), dan
Gereja tidak bisa begitu saja menyia-nyiakan kekayaan ini. Pembangunan Gereja
setempat dimungkinkan karena unsur-unsur kebudayaan setempat dimanfaatkan,
diterima dan diintegrasikan ke dalam ungkapan dan perwujudan iman umat
(Sutrisnaatmaka, 2012:55).

Sebagaimana dikatakan oleh Koentjaraningrat di atas, bahwa budaya
memiliki beberapa unsur. Salah satu unsur yang dibahas dalam tulisan ini adalah
unsur sistem religi dan upacara keagamaan. Hal ini dikarenakan budaya yang
akan penulis teliti sangat berkaitan dengan  unsur religi dan upacara keagamaan,
yakni Ritual Oke Saki. Ritual ini adalah salah satu ritual yang dimiliki oleh
orang Manggarai. Ritual ini bertujuan untuk melakukan penghapusan dosa
individu, keluarga besar dan seluruh warga kampung.

Berangkat dari latar belakang ini penulis akan membahas tentang budaya
Oke Saki dan bagaimana budaya ini dapat menjadi sarana penanaman nilai-
nilai iman Katolik bagi orang Katolik Manggarai itu sendiri.

2. Ritus Oke Saki sebagai Kekayaan Lokal Budaya Manggarai

Dalam bukunya yang berjudul Budaya Manggarai Selayang Pandang, Adi
M. Nggoro menyatakan bahwa manusia dapat berpakaian, bertutur kata,
bersikap dan bertindak,  baik secara langsung  maupun secara kiasan-kiasan,
tanda-tanda, lambang-lambang, totem-totem dan simbol-simbol, karena
semuanya itu merupakan cerminan atau bagian dari budaya (2006:11). Hartoko
merefleksikan lebih lanjut bahwa cara seperti di atas merupakan cara hidup
masyarakat yang selalu bergantung pada dunia lain yang keramat, dunia nenek
moyang yang masih mempercayai para dewa yang dilambangkan oleh totem-
totem (1986:28-29).

Pemaknaan akan suatu tanda atau simbol sangat berkaitan dengan
manusia. sebab manusia sendirilah yang memberikan makna akan tanda dalam
hidupnya.  Berbicara tentang manusia berarti membahas tentang budaya. Sebab
manusia dan budaya adalah satu. Mereka tidak dapat dipisahkan. Budaya lahir
dan ciptakan oleh manusia sedangkan manusia lahir dalam kebudayaan
setempat.



44

PERSPEKTIF 18/1/2023

Kebudayaan memiliki peran penting dalam pola interaksi manusia.
Kebudayaan dipandang sebagai salah satu mediasi untuk membangun relasi
satu dengan yang lainnya. Budaya memiliki cakupan dan kawasan yang sangat
luas. Manusia adalah pelaku sekaligus yang memproduksi kebudayaan itu
sendiri; manusia yang membudidayakan, mengendalikan, dan mengaktualkan.
Inilah motif yang mendasari mengapa konsep tentang kebudayaan itu sangat
kompleks dan beragam.

Dalam suatu kebudayaan, penggunaan lambang, simbol, totem atau tanda-
tanda merupakan sesuatu yang lumrah. Hal ini dikarenakan manusia dapat
memahami maksud atau makna dari tanda, simbol, lambang atau totem-totem
tersebut. Selain itu, dalam suatu budaya masyarakat, mereka percaya bahwa
mereka bukanlah sesuatu yang paling mulia atau tinggi di alam semesta ini.
Mereka percaya masih ada yang paling mulia dan memiliki kedudukan tertinggi
di alam semesta ini. Kehadirannya tidak dinyatakan secara langsung tetapi
melalui tanda, lambang atau simbol-simbol. Menurut penulis, dan dalam konteks
orang Manggarai, ritus Oke Saki adalah salah satu ungkapan orang Manggarai
untuk menampakkan Yang Paling Mulia itu. Di dalam ritus itu terdapat lambang
dan simbol yang sedikit banyak menggambarkan bagaimana orang Manggarai
memahami perbuatan buruk yang dalam iman Katolik dipahami sebagai dosa.

Berangkat dari hal tersebut para penulis meneliti secara kualitatif budaya
Oke Saki dengan desain penelitian etnografi. Penelitian kualitatif adalah
pendekatan sistematis dan subjektif yang digunakan untuk menjelaskan
pengalaman hidup dan memberikan makna atasnya (Danin, 2007:6) dan inti
dari penelitian etnografi adalah upaya untuk memperhatikan makna-makna
tindakan dari kejadian yang menimpa orang yang ingin kita pahami (J. P.
Spradley, 1979:5). Namun, untuk memahami dan mendeskripsikan budaya dari
perspektif ini, seorang peneliti harus memikirkan peristiwa-peristiwa atau
fenomena-fenomena dengan cara berpikirnya (Iskandar, 2008:208).

Penelitian etnografi budaya Oke Saki dapat diasumsikan sebagai penelitian
yang berlangsung lama karena salah satu penulis berasal dari suku Manggarai
sendiri. Peneliti telah tinggal pada salah satu tempat, beradaptasi, dan mengalami
sendiri. Sementara dua peneliti lain merupakan peneliti yang benar-benar baru
mengenal kebudayaan ini sejak dimulainya penelitian ini. Namun, bagaimanapun
masalah waktu sebenarnya bersifat relatif. Bahan-bahan etnografi penelitian
ini berasal dari masyarakat yang disusun secara deskriptif. Deskripsi data
diharapkan secara menyeluruh, menyangkut berbagai aspek kehidupan untuk
meninjau salah satu aspek yang diteliti. Deskripsi dipandang bersifat etnografis
apabila mampu melukiskan fenomena budaya selengkap-lengkapnya. Deskripsi
etnografi sudah baku, yaitu meliputi unsur-unsur kebudayaan secara universal,



45

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

yaitu bahasa, sistem teknologi, sistem ekonomi, organisasi sosial, sistem
pengetahuan, kesenian dan sistem religi (Koentjaraningrat, 1990:333). Namun
di sini peneliti tidak dapat menjelaskan semua unsur-unsur yang disebut
Koentjaraningrat tersebut.

Penelitian ini tidak dilaksanakan di daerah atau tempat yang spesifik karena
budaya Oke Saki bukan milik daerah tertentu. Tetapi yang pasti para informan
dan partisipan semuanya berasal dari Manggarai, Nusa Tenggara Timur. Secara
praktis penelitian ini dimulai pada bulan Agustus 2022 sampai dengan bulan
Desember 2022. Konstruksi teori atau studi literatur terdahulu diambil dari salah
satu skripsi yang ditulis oleh Nita Yohana. Skripsinya berjudul “Tuturan Adat
dalam Ritual Oke Saki pada Masyarakat Desa Cireng Kecamatan Satarmese
Utara Kabupaten Manggarai”. Penelitian terdahulu tersebut digunakan peneliti
untuk melacak konstruksi teori terkait budaya Oke Saki itu sendiri, dan untuk
membangun penelitian  yang akan digarap ini.

Data utama penelitian ini bersumber dari wawancara kepada kerabat salah
satu peneliti dan pengalaman peneliti, sedangkan data pendukungnya ialah dari
penelitian terdahulu seperti skripsi yang disebut di atas. Data dikumpulkan dengan
teknik observasi dan wawancara mendalam (depth interview) dan gabungan
keduanya. Wawancara yang dilakukan peneliti merupakan depth interview
yang memang bertujuan untuk memberi keleluasaan pada informan sehingga
didapatkan informasi yang mendalam pula. Wawancara dilakukan beberapa
kali dengan Bapak Marselinus Edy sesuai dengan keperluan peneliti. Hal
tersebut dilakukan agar peneliti mendapat informasi yang lebih rinci dan untuk
mengenal Oke Saki secara menyeluruh. Terlebih karena budaya Oke Saki
juga dikaitkan dengan nilai-nilai dan ajaran yang terdapat dalam Katolik, yakni
pertobatan dan penghapusan dosa, sehingga diperlukan pendalaman yang lebih
intens. Dengan ini dapat diketahui sejauh mana Oke Saki mempengaruhi nilai
pertobatan dalam praktik keagamaan tersebut.

Langkah-langkah penelitian etnografis yang dikemukakan Spradley dalam
Metode Etnografi (1997), dijadikan peneliti sebagai pedoman dalam melakukan
penelitian ini, yakni: menetapkan informan, melakukan wawancara, membuat
catatan etnografis, mengajukan pertanyaan deskriptif, melakukan analisis
wawancara etnografis, membuat analisis domain, mengajukan pertanyaan
struktural, membuat analisis taksonomik, mengajukan pertanyaan kontras,
menemukan tema-tema budaya, menulis etnografis.

3. Tata Cara Ritus Oke Saki

Oke Saki menurut penuturan Bapak Edy (2022) berasal dari kata oke



46

PERSPEKTIF 18/1/2023

(buang) dan saki (daki: kotoran). Oke saki berarti buang kotoran yang melekat
di badan fisik dan rohani. Oke saki juga berarti pembebasan dari kesalahan,
baik yang dibuat oleh pribadi yang bersangkutan maupun yang dibuat oleh leluhur.
Oke saki merupakan salah satu budaya yang masih dilaksanakan di beberapa
tempat di kabupaten Manggarai, baik Manggarai Barat mau pun Manggarai
Timur. Saki menurut pandangan orang Manggarai identik dengan dosa/kesalahan
yang berakibat fatal pada pribadi yang bersangkutan atau keturunannya. Hal
ini terjadi apabila dosa tersebut dibuat terus menerus atau dosa yang dibuat
oleh leluhur belum dihapus/dibersihkan. Menurut pandangan orang Manggarai
yang termasuk dosa (ndekok) mencakupi tindakan seperti tindakkan membunuh,
bunuh diri, memperkosa istri orang atau anak gadis orang, berselingkuh, dll.

Saki yang dibuat secara terus menerus oleh pribadi yang bersangkutan
atau dosa yang dibuat oleh leluhur dan belum dihapuskan akan berakibat fatal
pada pribadi yang bersangkutan. keturunannya bisa mengalami sakit yang terus
menerus dan tidak bisa disembuhkan dengan pengobatan medis bahkan akan
mengalami penderitaan yang berkelanjutan, sering mendapat musibah dan lain
sebagainya. Biasanya jika pribadi yang bersangkutan mengalami hal tersebut,
mereka akan mencari dan meminta dukun untuk mencari tahu dan memberitahu
kepada mereka penyebab dari sakit tersebut. Berkaitan dengan beberapa hal
di atas, dukun bisa mengetahui bahwa ada ndekok (dosa) yang diperbuat oleh
pribadi ataupun leluhur dan perlu dihapus melalui seremonial Oke Saki.
Selanjutnya pribadi yang bersangkutan tentunya akan berkonsultasi dengan
dukun tersebut mengenai kapan seremonial oke saki dilaksanakan dan material
apa yang disiapkan.

Ritual Oke Sakitentunya memiliki persyaratan yang harus dijalankan yakni,
Hari pelaksanaan Oke Saki sebaiknya pada hari Jumat dan Waktu
pelaksanaannya pada jam 17.30 (sebelum matahari terbenam). Tempat le paang
beo di jalan cabang sebelum masuk kampung. Dalam perayaan tersebut, materi
yang dibawa adalah ayam berwarna hitam serta maksimal sebesar burung
tekukur. Selain ayam tersebut, ada juga butir beras dan satu batang wakas
(sejenis rumput gajah tetapi tumbuhan liar). Selain itu, yang terlibat  dalam
upacara atau ritual tersebut ialah dukun/pembawa mantra/pembawa doa spontan
dalam bentuk bahasa adat, keluarga dari pribadi yang punya hajatan serta pribadi
yang bersangkutan. Setelah semuanya telah disediakan dan telah bersiap,
dilakukanlah penyembelihan ayam hitam yang mana didahului dengan
penanaman dua tiang untuk pemasangan satu batang wakas. Setelah itu ada
juga Pengucapan mantra yang isinya pertobatan serta penghapusan dari semua
dosa dan kesalahan, baik yang  telah diperbuat oleh leluhur maupun yang
diperbuat oleh pribadi yang bersangkutan. Dengan kegiatan Oke Saki ini,  pribadi



47

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

tersebut serta anak cucunya terhindar dari mara bahaya akibat dosa tersebut.
Semuanya ditebus melalui ayam hitam yang telah disediakan.

Selanjutnya ayam hitam itu disembelih dan dimasukkannya tiga butir beras
pada luka bekas sembelihan sebagai bekal dari ayam hitam untuk menebus
dosa. Setelah itu ayam hitam yang telah disembelih tersebut digantung pada
sebatang wakas dengan kepala ke bawah. Setelah itu semua orang mengikuti
atau menjalankan ritual Oke Saki tersebut pulang ke rumah dan tidak boleh
menoleh ke belakang untuk melihat tempat sesajen itu. Wakas yang digunakan
dalam upacara Oke Saki melambangkan benteng pertahanan sehingga dosa
bisa terhapuskan dan tidak datang lagi ke pribadi yang bersangkutan dan
keturunannya.

Memberi makan kepada leluhur merupakan acara lanjutan yang diadakan
di rumah. Dalam acara lanjutan tersebut, yang harus disediakan adalah satu
ekor ayam jantan warna putih, sepiring nasi dan air minum satu gelas. Ayam
putih yang digunakan melambangkan pembersihan. Sebelum ayam putih tersebut
disembelih perlu didahului dengan pengucapan mantra yang isinya memberi
makan kepada leluhur. Hal ini dilakukan karena diyakini bahwa leluhur selalu
melindungi pribadi yang bersangkutan dan juga keturunannya. Setelah itu ayam
putih tersebut disembelih dan sebelum ayam disembelih pengucap mantra
mencabut sedikit bulu ayam. Setelah menjalankan beberapa langkah tersebut,
ayam putih tersebut dibunuh. Setelah dibunuh, sayap kiri dari ayam tersebut
dicelupkan ke dalam darah. Darah dari ayam yang di bunuh, diletakkan di dalam
sebuah piring lalu darah yang ada di piring diambil dan dioleskan ke kedua
telapak kaki dari pribadi yang bersangkutan agar dosa yang telah diperbuat
terinjak dan hilang dalam tanah.

Di satu sisi, bulu ayam yang telah dicabut, dibakar di tempat itu, sedangkan
badan dari ayam tersebut dibakar di dapur. Setelah ayam yang disediakan
dibakar ada beberapa bagian dari ayam tersebut yang diambil sebagai sesajen
yakni hati ayam, isi dada ayam, rahang bawah dan salah satu jari kaki kanan
dari ayam tersebut. Bahan tersebut dibakar dan setelah matang dicampur dengan
satu piring nasi. Selanjutnya pengucap mantra mengucapkan mantra yang berisi
tentang memberi makan leluhur. Setelah itu nasi yang telah dicampurkan dengan
daging dan satu gelas air minum diletakan dekat pintu masuk dan didiamkan
selama kurang lebih dua jam. Setelah dua jam sesajenan itu dapat dipindahkan
ke tempat lain dan daging ayam putih tersebut bisa dimakan bersama seisi
rumah itu.

Selain ritual yang telah dijelaskan di atas, ada juga ritual mandi di kali.
Ritual ini dapat dilakukan pada hari Sabtu pagi sekitar jam 06.00. Sebelum
dilakukannya ritual mandi di sungai atau kali tersebut, bahan yang harus dibawa



48

PERSPEKTIF 18/1/2023

adalah satu butir telur ayam mentah, satu batang kuar (sejenis rotan) panjangnya
sekitar  2 meter, handuk dan pakaian ganti serta sabun mandi.

Sungai yang akan digunakan untuk tempat mandi tersebut harus merupakan
sungai atau kali yang adalah kolam tempat pertemuan 2 sungai yang dalam
bahasa Manggarai disebut Sunga. Orang Manggarai pada zaman dulu percaya
bahwa roh-roh leluhur atau dewa tinggal di sumber air (one ulu wae), di rawa-
rawa (one temek) dan beberapa tempat lain (Nggoro, 2006:35). Namun saat
ini orang Manggarai tidak diajak untuk percaya bahwa kegiatan sesajian atau
datang ke tempat-tempat keramat mendatangkan kekuatan gaib tetapi telah
berubah sebagai simbol saja (2006:193). semua

Ada pun kegiatan sebelum mandi adalah kuar bagian tengah dibelah,
sedangkan kedua ujungnya masih bulat. Setelah itu, pribadi yang bersangkutan
masuk dalam kuar yang telah dibelah. Setelah itu pecahkan telur ayam sambil
mengucapkan mantra yang isinya buang semua dosa dalam bentuk pakaian
dan dibuang melalui sungai ini. Lalu telur dimandikan kepada pribadi yang
bersangkutan mulai dari kepala, badan hingga kaki. Setelah itu pribadi yang
bersangkutan mandi, dan setelah mandi semua pakaian yang dipakainya
termasuk sabun dibuang ke dalam kali tersebut. Selanjutnya pribadi yang
bersangkutan memakai pakaian ganti dan bersama rombongan pulang ke
rumah. Hal yang tidak boleh dilakukan setelah itu adalah tidak boleh toleh ke
belakang untuk melihat tempat mandi yang telah digunakan tadi. Dengan
demikian selesailah ritual tersebut sehingga seremonial Oke Saki pun sudah
selesai.

4. Hubungan Konsep Pertobatan dalam Ritual Oke Saki dan
Pertobatan dalam Gereja Katolik

Ritual adat Oke Saki ini merupakan ritual yang bertujuan membersihkan
saki (dosa) yang dilakukan oleh individu, keluarga maupun warga kampung.
Berdasarkan tujuannya, ritual ini dilakukan untuk menyatakan pertobatan baik
secara individu maupun secara bersamaan dalam keluarga dan masyarakat
kampung. Dalam ritual oke saki ini gagasan tentang pertobatan terungkap secara
eksplisit maupun secara implisit. Konsep orang Manggarai tentang pertobatan
terdapat pada bagaimana ritual ini dilakukan. Namun pada umunya, ritual ini
dilakukan ketika individu, keluarga maupun masyarakat mengalami musibah
yang menyebabkan kerugian besar, seperti sakit yang berkepanjangan dan sulit
disembuhkan oleh tim medis dan lain sebagainya. Hal ini dipercayai oleh orang
Manggarai bahwa musibah yang mereka alami terjadi karena dosa yang mereka
lakukan. Tentu musibah ini terjadi karena kemarahan leluhur dan Mori Kraeng



49

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

(Tuhan Allah) karena semata-mata dosa yang mereka lakukan. Karena itu,
tujuan dari ritus oke saki ini adalah pembersihan dosa dan memperbaiki hubungan
dengan leluhur dan Mori Kraeng.

Berdasarkan tujuan ritual Oke Saki ini dilakukan, dapat diketahui bahwa
ritual ini memiliki persamaan dengan konsep pertobatan yang ada dalam Gereja
Katolik. Adapun persamaan dari kedaunya adalah sebagai berikut: pertama,
orang Manggarai dan gereja Katolik sama-sama memaknai pertobatan sebagai
suatu peristiwa perdamaian atau rekonsiliasi.  Bagi orang Manggarai dosa
dapat merusak hubungan antara sesama, leluhur, alam semesta dan Tuhan
Allah (Mori Kraeng).  Terjadinya relasi yang buruk mengakibatkan
kemarahan dari leluhur dan Allah. kemarahan ini berdampak negatif bagi
individu maupun masyarakat kampung. Karena itu, tujuan dibuatnya ritual ini
adalah untuk berdamai dan memperbaiki hubungan dengan Tuhan Allah,
leluhur, alam semesta dan sesama.

Konsep pertobatan dalam ritual Oke Saki selaras dengan konsep pertobatan
dalam Gereja Katolik, yakin untuk memperbaiki hubungan dengan Allah, alam
semesta dan sesama. Dosalah yang merusak hubungan manusia dengan Allah,
amal semesta dan sesama. Karena butuh pertobatan untuk memperbaiki
hubungan dan berdamai dengan Allah, semesta dan sesama.

Kedua, pertobatan dalam ritual Oke Saki dan pertobatan dalam Gereja
Katolik merupakan usaha manusia. Pertobatan dalam ritual Oke Saki dan
pertobatan dalam Gereja Katolik lahir karena adanya usaha manusia dan
penyesalan atas dosa dan kesalahan yang telah mereka lakukan. Hal ini bukan
hanya kata-kata semata tetapi harus dibuktikan dalam perbuatan nyata dalam
kehidupan sehari-hari.

5. Mengakarkan Iman Katolik dalam Ritus Oke Saki

Orang Manggarai tetaplah orang Manggarai yang memang sudah
mempunyai jati diri orang Manggarai, tetapi pewartaan Injil yang dibawa oleh
Gereja Katolik mentransformasi orang Manggarai yang menerimanya. Artinya,
nilai-nilai dalam kebudayaan Manggarai yang melekat padanya dan yang sesuai
dengan Injil tetap menjadi miliknya, yang bertentangan dengan Injil dia baharui
atau dibuangnya. Jadi, orang Manggarai tetap menyerap nilai-nilai kekatolikan
dalam kemanggaraiannya dan adat istiadat yang ada di Manggarai tetap
merupakan kekayaan budaya yang perlu dijaga dan dilestarikan.

Gereja Katolik Manggarai tumbuh dan berkembang dalam interaksi dengan
budaya dan peradaban masyarakat Manggarai. Maka tak bisa dipungkiri bahwa



50

PERSPEKTIF 18/1/2023

Gereja Katolik Manggarai tak dapat dipisahkan dengan masyarakat dan budaya
Manggarai itu sendiri.

Gereja mengakui bahwa setiap manusia berada di dalam dan terikat pada
kebudayaan di tempat ia dilahirkan. Kebudayaan dan adat istiadat itu membentuk
jati diri seseorang, cara berpikir, berperilaku, bertutur kata, bersikap, cara
menghayati dan mengimplementasikan nilai-nilai hidupnya. Nilai-nilai Kristiani
yang diwartakan Gereja tidak meniadakan kebudayaan yang membentuk
manusia, melainkan nilai-nilai itu malah membaharui cara berpikirnya,
berperilakunya, bertutur katanya, bersikapnya, caranya menghayati dan
mengimplementasikan nilai-nilai hidupnya.

Menurut hemat penulis ritus Oke Saki serta nilai-nilai religi yang ada di
dalamnya merupakan salah satu unsur dari budaya Manggarai yang masih
diterima dalam Gereja karena tidak bertentangan sama sekali. Nilai-nilai seperti
pertobatan dan pembersihan dosa yang ditekankan dalam Oke Saki dapat
dihubungkan dengan nilai-nilai yang ada dalam iman Katolik. Oleh karena itu,
upaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai Kristiani dalam budaya dan adat istiadat
Manggarai, termasuk dalam pelaksanaan dalam Oke Saki, merupakan sarana
pastoral yang dapat dipakai untuk mengakarkan iman Katolik dan untuk
memelihara nilai-nilai lokal yang ada.

Sebenarnya Gereja Katolik (di) Manggarai telah banyak melakukan
berbagai inisiatif seperti pendekatan pastoral yang melibatkan budaya lokal
dalam praktik keagamaan, dan memadukan unsur-unsur lokal dalam perayaan
keagamaan, seperti misa dalam bahasa daerah, pemakaian pakaian adat dan
lain sebagainya. Bahkan para misionaris awal tidak hanya mempromosikan
kristianitas untuk masyarakat pribumi, tetapi juga memperjuangkan ekonomi
sebagai simbol kesejahteraan. Mereka menempatkan keseluruhan karya pas-
toral di atas nilai-nilai unggul budaya Manggarai (Regus, 2011:291-292).
Pendekatan semacam ini dapat membantu orang-orang Manggarai untuk
mempertahankan nilai-nilai adat mereka sambil tetap memperkuat iman Katolik
mereka.

Inkulturasi adalah misi penting dalam Gereja Katolik yang mengacu pada
proses mengintegrasikan nilai-nilai kekatolikan dalam budaya dan tradisi lokal.
Dalam hal ini, Oke Saki dapat menjadi salah satu bentuk budaya dan tradisi
lokal di Manggarai yang dapat diintegrasikan dengan nilai-nilai Kristiani.
Inkulturasi bukan hanya proses memberi, tetapi juga menerima (Sutrisnaatmaka,
2012:55), maka dalam berpastoral, Gereja perlu untuk membimbing umat dalam
memahami nilai-nilai iman dan budaya lokal, serta bagaimana keduanya dapat
disatukan dan diintegrasikan dengan baik. Dalam proses mengintegrasikan Oke



51

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

Saki dalam praktik keagamaan, harus dilakukan secara hati-hati dan
memperhatikan nilai-nilai adat lokal yang ada.

Penting juga untuk menghindari pengambilan aspek-aspek yang
bertentangan dengan ajaran Katolik. Sebagai contoh, mengambil aspek
pembebasan dari kesalahan dan pembersihan dosa dalam Oke Saki dapat
diintegrasikan dengan nilai pertobatan dalam Gereja Katolik, karena Tuhan
Yesus menggunakan berbagai cara untuk mempertobatkan orang agar semua
saja bertobat dan percaya pada-Nya (Hadiwardoyo, 2007:18). Oke Saki
sejalan dengan Gereja bila ditekankan bahwa satu-satunya pembebasan dosa
sejati adalah melalui pertobatan dan pengampunan Allah melalui Yesus Kristus.
Sejauh Oke Saki tidak bertentangan dengan iman Gereja.

Salah satu jalan mengintegrasikan budaya oke saki dengan praktik iman
ialah memadukan ritus oke saki dengan liturgi sakramen tobat. Memang
perlu studi lebih lanjut dan mesti diterapkan prinsip kehati-hatian agar kedua
ritual itu tidak sekadar disatukan sebagai sebuah kegiatan seremonial.
Pemaduan itu juga mesti menyatukan paham. Misalnya, konsep pertobatan,
harus dipandang bahwa pertobatan itu hanya melalui Yesus bukan lagi lewat
nenek moyang. Menyamakan kuasa nenek moyang atau leluhur akan
melahirkan penyimpangan dalam iman Gereja. Antara Allah dan nenek moyang
atau alam jelas berbeda. Karena pada zaman dulu orang Manggarai
menganggap alam atau hewan tertentu didiami oleh roh yang harus ditakuti,
maka pelayan pastoral harus mengajarkan kepada umat pemahaman yang
benar akan alam. Umat boleh menghormat alam atau leluhur tetapi tidak
harus/boleh takut akan mereka, penghormatan akan alam dan leluhur perlu
dipurifikasi (Sutam, 2012:177).

Inkulturasi di satu pihak adalah proses membuat Gereja benar-benar
lahir dalam budaya, Gereja yang membumi. Di pihak lain kebudayaan-
kebudayaan itu sendiri dijiwai oleh nilai-nilai Injili. Dengan memadukan ritus
oke saki dan liturgi sakramen tobat Gereja mengambil nilai-nilai kebudayaan
lokal untuk memperkaya pewartaannya. Dengan demikian relasi antara
kebudayaan lokal dan iman Kristiani direalisasikan dalam misteri-misteri Yesus
Kristus dalam sejarah keselamatan orang Manggarai (Bdk. Sutam, 2012:182).

6. Simpulan

Manggarai menyimpan begitu banyak tradisi luhur yang memang lahir
dan ciptakan oleh manusia. Oke Saki adalah salah satu tradisi kebudayaan
Manggarai yang memiliki peran penting dalam pola interaksi manusia. Tradisi
Oke Saki sebagai sarana untuk membangun relasi antar manusia, termasuk



52

PERSPEKTIF 18/1/2023

kepada leluhur dan Tuhan. Gereja Katolik dalam hal ini berusaha mengawinkan
antara kebudayaan lokal dan iman Kristiani dengan metode dialog dan
inkulturasi. Dengan masuknya Katolik ke dalam masyarakat tidak serta merta
menghilangkan kebudayaan luhur setempat, Gereja Katolik malah melihatnya
sebagai salah satu kekayaan religi lokal yang mempunyai kekuatan besar
dalam membangun manusia dan komunitas yang lebih baik.

Oke Saki dilakukan untuk membebaskan orang kesalahan, baik yang
dibuat oleh pribadi yang bersangkutan maupun yang dibuat oleh leluhur. Saki
itu sendiri identik dengan dosa/kesalahan yang berakibat fatal pada pribadi
yang bersangkutan atau keturunannya. Hal ini terjadi apabila dosa tersebut
dibuat terus menerus atau dosa yang dibuat oleh leluhur belum ‘dibersihkan’.
Menurut pandangan orang Manggarai yang termasuk dosa mencakupi
tindakan seperti tindakkan membunuh, bunuh diri, memperkosa istri orang
atau anak gadis orang, berselingkuh, dll. Dosayang dibuat secara terus
menerus oleh yang bersangkutan akan berakibat fatal pada pribadi yang
bersangkutan dan dosa yang dilakukan leluhur dan pendahulu juga akan
memberikan pengaruh buruk kepada keturunannya. Keturunannya bisa
mengalami sakit yang terus menerus dan tidak bisa disembuhkan dengan
pengobatan medis bahkan akan mengalami penderitaan yang berkelanjutan,
sering mendapat musibah dan lain sebagainya.

Dari kesadaran inilah muncul inisiatif seseorang untuk mencari dan
meminta dukun untuk mencari tahu dan memberitahu kepada mereka
penyebab dari sakit tersebut, hingga akhirnya didiskusikan juga perlunya Oke
Saki. Konsep dosa dan pertobatan ritual Oke Saki memang memiliki
persamaan dengan pengertian yang ada dalam sakramen tobat, sama-sama
merupakan usaha manusia, karena adanya usaha manusia dan penyesalan
atas dosa dan kesalahan yang telah mereka lakukan. Hal ini bukan hanya
kata-kata semata tetapi harus dibuktikan dalam perbuatan nyata dalam
kehidupan sehari-hari. Tetapi, bila ditelisik secara mendalam terdapat
penekanan yang berbeda, yakni Oke Saki menekankan unsur dosa bersama
sementara Katolik lebih menonjolkan dosa dan pertobatan pribadi. Gereja
tetap peduli terhadap dosa kolektif tetapi pertobatan pribadi mesti diutamakan.

Atas persamaan itu ritus Oke Saki dapat dipadukan dengan liturgi
sakramen tobat. Tetapi, tetap diperlukan studi yang lebih lanjut karena masih
terdapat perbedaan-perbedaan lainnya. Diperlukan purifikasi atas paham-
paham yang bertentangan dengan iman terutama paham yang mendiskreditkan
kuasa Tuhan atas seluruh ciptaan-Nya.



53

mengakarkan nilai pertobatan kristiani dalam ritus oke saki - ian jovi sianturi, dkk

DAFTAR PUSTAKA

Danin, Sudarwan, (2007), Menjadi Peneliti Kualitatif, Bandung: Pustaka
Setia.

Edy, Marselinus, (29 September 2022), Oke Saki dan Tata Caranya, (Mario
Constantino Teon, Pewawancara).

Hadiwardoyo, Purwa, (2007), Pertobatan dalam Tradisi Katolik, Yogyakarta:
Kanisius.

Hartoko, Dick, (1986), Tonggak Perjalanan Budaya Sebuah Antologi,
Yogyakarta: Kanisius.

Iskandar, (2008), Metodologi Penelitian Pendidikan dan Sosial, Jakarta:
Gaung Persada Press.

Koentjaraningrat, (1990), Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta.

Koentjaraningrat, (1993), Bunga Rampai Kebudayaan, Mentalitas dan
Pembangunan, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Leteng, Hubertus, (2012), ‘Sambutan Bapak Uskup Ruteng’, dalam Martin
Chen & Charles Suwendi (ed.), Iman, Budaya & Pergumulan Sosial
[Refleksi Yubileum 100 Tahun Gereja Katolik Manggarai] (hal. vii–
xii), Jakarta: Obor.

Mukese, John Dami, (2012), ‘Makna Hidup Orang Manggarai Dimensi Religius,
Sosial, dan Ekologi’, dalam Martin Chen & Charles Suwendi (ed.), Iman,
Budaya & Pergumulan Sosial [Refleksi Yubileum 100 Tahun Gereja
Katolik Manggarai] (hal. 116–126), Jakarta: Obor.

Nggoro, Adi M., (2006), Budaya Manggarai Selayang Pandang, Ende: Nusa
Indah.

Regus, Max, (2011), ‘Meniti Jalan Keselamatan’, dalam Gereja Menyapa
Manggarai Menghirup Keutamaan Tradisi Menumbuhkan Cinta
Menjaga Harapan Satu Abad Gereja Manggarai-Flores (hal. 289–
302), Manggarai: Yayasan Theresia Pora Plate.

Spradley, James P., (1979), The Etnographic Interview, New York: Harcourt
Brace Javanovich College Publishers.

Spradley, James, (1997), Metode Etnografi, Yogyakarta: PT tiara Wacana.

Sutam, Ino, (2012), ‘Menjadi Gereja Katolik yang Berakar dalam Kebudayaan
Manggarai’, dalam Martin Chen & Charles Suwendi (ed.), Iman, Budaya
& Pergumulan Sosial [Refleksi Yubileum 100 Tahun Gereja Katolik
Manggarai] (hal. 157–190), Jakarta: Obor.



54

PERSPEKTIF 18/1/2023

Sutrisnaatmaka, A. M., (2012), Segi-segi Hidup Beriman Misi, Evangelisasi
dan Inkulturasi (Bert Tallulembang, ed.), Yogyakarta: Yayasan Pustaka
Nusatama.


