
175

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus

Witogai Kamuu, Menemukan Wajah Allah
yang “Memanggil Pulang”.
Sebuah TelaahTeologis Praktek Rekonsiliasi
Suku Mee, Papua

oleh Emanuel Richardus Buang Lela* – Malang

Abstract

The article tries to respond theologically the praxis of the so-called witogai

kamuu, a reconciliation rite among the ethnic Mee in Papua. It is an explora-

tion and evaluation on the meaning of witogai kamuu, which has traditionally

been carried out among the Mee. The main intention is to improve the praxis

of reconciliation for the better future of the people and their society. Sug-

gestions and recommendations will be offered at the end of the article di-

rected primarily to the local Church, the active subject of witogai kamuu. The

writer is convinced that the local Church is the one who is expected the most

to work more seriously in promoting peace within the Mee society. He also

believes that the sacrament of reconciliation in particular is the very impor-

tant means among the Catholics that could be made known among the Mee in

particular and within the society in general.

Keywords:witogai kamuu, sakramen rekonsiliasi, perdamaian, reksa pastoral.

1. Pengantar

Rekonsiliasi dan perdamaian dalam Suku Mee di Papua, yang disebut
witogai kamuu, merupakan salah satu kearifan lokal yang sangat penting.
Orang-orang Mee percaya bahwa semua persoalan hidup yang dialami baik
secara komunal maupun individual selama ini merupakan akibat ulah dosa yang
dilakukan. Oleh karena itu, mereka merasa perlu diadakan upacara rekonsiliasi.
Witogai kamuu bisa dilakukan pula sebagai langkah preventif dalam
mengantisipasi persoalan-persoalan hidup sosial dan malapetaka yang
diakibatkan oleh mereka yang tidak bertanggung jawab. Gereja lokal, sebagai
lembaga keagamaan, melihat kearifan etnis ini sebagai pintu masuk yang tepat
bagi kebijakan pastoral dan pewartaan Injil di antara Suku Mee.

Tulisan ini lahir dari penelitian lapangan dengan pendekatan evaluasi pasto-

* Emanuel Richardus Buang Lela adalah mahasiswa magister program studi konsentrasi filsafat
teologis di Sekolah Tinggi Filsafat Teologi Widya Sasana, Malang.



176

PERSPEKTIF 14/2/2019

ral. Permasalahan utama yang didalami adalah bagaimana Gereja menanggapi
secara teologis salah satu kearifan lokal, yakni witogai kamuu ini, dalam
kehidupan menggereja masyarakat Mee. Dari persoalan utama ini, akan digali
beberapa masalah rinciannya, seperti: (1) praktik witogai kamuu selama ini;
(2) praktik witogai kamuu yang sudah diupayakan oleh Gereja; (3) tanggapan
teologis kristiani; dan (4) perbaikan pelaksanaan witogai kamuu secara Katolik.
Berdasarkan masalah-masalah ini, artikel ini akan disusun sebagai berikut: (1)
paparan praktik witogai kamuu yang dilaksanakan selama ini oleh Suku Mee;
(2) paparan praktik witogai kamuu yang telah dijalankanoleh Gereja sejauh
ini; (3) tanggapan teologis Gereja tentang upacara rekonsiliasi; dan (4) tanggapan
kritis atas praktik witogai kamuu berupa evaluasi dan saran.

2. Suku Mee: Selayang Pandang

Suku Mee adalah suku terbesar kedua di Papua sesudah Suku Dani. Secara
administratif birokrasi, suku ini tersebar di area Kabupaten Paniai, Deiyai,
Dogiyai, dan Nabire. Meeuwodide adalah wilayah adat Suku Mee, yang terdiri
dari Paniai, Lembah Kammu, Mapia, Piyaye, dan Siriwo. Orang-orang Mee
tersebar di wilayah sekitar pinggiran ketiga danau ini: Tage, Tigi, dan Paniai.
Nabire sebenarnya merupakan wilayah adat lain dan ditempati oleh suku-suku
di pesisir. Perkembangan situasi dan pertambahan penduduk di daerah-daerah
subur seperti di daerah Mee dan Dani membuat Suku Mee menyebar ke segala
penjuru. Dalam beberapa hal dan di berbagai tempat, kehadiran mereka di
bukan daerah asalnya cukup mencolok. Orang Mee juga hidup dalam filosofinya
sendiri. Filosofi itu menjadi dasar dari cara mereka berelasi dengan Ugata
Mee (Yang Kudus) dan dengan sesama.Ugata Mee berarti Tuhan; Pencipta;
Tuhan Pencipta segala sesuatu (Hubertus Takimai, 2015: 306).

Bagi orang Mee, untuk menjadi manusia sejati (Mee), ada tiga hal yang
harus diperhatikan, antara lain: Tuhan sebagai sumber segala sesuatu (Touye);
karunia Tuhan yang berupa potensi-potensi manusia, seperti: jiwa, akal, budi,
suara hati, moralitas, martabat, kodrat, kebebasan (Gai); dan aktivitas
mendayagunakan potensi manusia itu demi membangun hidupnya selaras dengan
Touye (Dimi Gai) (Biru Kira, 2018:170-172). Dalam hidup sehari-hari, Orang
Mee mengenal perkataan yang mengandung arti suka, kasih sayang. Ada istilah
ide untuk mengungkapkan bahwa orang menaruh simpati dan cinta terhadap
orang lain. Ada juga istilah ipa– yang dalam perkembangan selanjutnya, dianggap
sebagai konsep cinta kasih, pintu masuk konsep kekristenan hingga saat ini —
yang dipakai dalam arti ikut berbagi rasa secara ikhlas dengan seseorang yang
berada dalam kesusahan (Jan Boelaars, 1986:107.



177

3. Witogai Kamuu

3.1 Spiritualitas Emawaa dan Owadaa (Gerakan pulang ke Rumah)

Secara harafiah, emawaa berarti rumah (rumah adat/asli) dan owadaa
berarti kebun, kapling, ladang di sekitar emawaa (Hubertus Takimai, 2015:217).
Bagi orang Mee, emawaa dan owadaa ini sangat penting. Di dalam emawaa
ini terjadi pewarisan nilai-nilai moral, religi, dan budaya. Di dalam emawaa
juga orang berkumpul untuk saling menghangatkan, berdialog, bertukar pikiran
atas suatu masalah yang terjadi. Di dalam emawaa orang berbicara tentang
perencanaan hidup di masa depan dan tentang kerja. Di dalam emawaa, seorang
anak mendapatkan kehangatan belaian kasih kedua orangtuanya.

Owadaa diidentikkan dengan kebun atau ladang di sekitar emawaa.
Owadaa adalah simbol ibu yang senantiasa memberikan kehidupan. Oleh karena
itu, “ibu” yang adalah tanah harus dijaga, dirawat, dan tidak diperjualbelikan.
Jika owadaa tidak ada atau tidak dirawat, Orang Mee akan lapar dan mati.
Tidak hanya itu, owadaa juga menyimbolkan spiritualitas kerja Orang Mee.
Orang Mee harus berjuang “mandi keringat” mengolah tanahnya untuk
kesejahteraan keluarganya. Ketika mengolah kebun yang luas, Orang Mee
tidak bekerja sendiri, namun juga dilakukan secara bersama-sama. Di dalamnya,
ada makna solidaritas dan subsidiaritas, gotong-royong, cinta kasih, dan semangat
berbagi satu sama lain.BegituBapak Fransiskus Doomenjelaskannya
(wawancara pada 23 Mei 2019).

Saat ini, emawaa dan owadaa mulai ditinggalkan karena dianggap kuno,
dan tertinggal. Semangat emawaa-owadaa luntur di tengah dunia yang sudah
maju. Orang Mee sudah tidak ingin tinggal di kampung. Orang Mee sudah
tidak mau makan nota (ubi jalar) dan nomo (ubi talas) yang dihasilkan oleh
“ibu” sendiri. Orang Mee cenderung menunggu Dana Desa dan Beras Miskin
(raskin) tanpa mau berusaha bekerja lagi. Emawaa dianggap sebagai gubuk
tua atau “gubuk derita” yang membosankan. Banyak orang mati karena
perebutan jabatan dan penyakit HIV/AIDS. Hutan, tanah, dan danau tidak
dijaga dan dijual secara semena-mena. Orang Mee sudah tidak mau pulang ke
rumah karena sedang menikmati indahnya dunia dengan miras, judi, dan seks
bebas. Semua ini membawa malapetaka bagi Orang Mee. Terjadi kemiskinan
besar-besaran, angka kematian bayi meningkat, kehilangan tanah pribadi,
egoisme (KKN) dan individualisme (tidak mengenal saudara lagi) berkecamuk
dan bencana kelaparan serta banjir datang silih berganti.

Kesadaran ini membuat Orang Mee harus kembali ke rumah. Seperti
anak yang hilang, Orang Mee harus mengingat dari mana ia berasal dan kemana
ia harus pulang. Emawaa dan Owadaa adalah tujuannya. Emawaa adalah

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



178

PERSPEKTIF 14/2/2019

istananya (ayah) dan owadaa adalah “ibu” nya. Ia mesti membersihkan diri
terlebih dahulu. Mencuci semua “kotoran” yang ada di dalam dirinya agar ia
layak kembali ke emawaa dan owada-nya. Jika emawaa dan owadaa sudah
rusak, busuk, tidak terawat, dan kehilangan pagarnya, sudah tugasnya untuk
memperbaiki dan merehabnya kembali dengan penuh cinta. Oleh karena itu,
orang Mee yang ingin pulang ke rumah atau pulang ke emawaa-owadaa harus
dimurnikan dan dibersihkan dengan witogai kamuu terlebih dahulu.

3.2 Praktik Witogai Kammu dalam Suku Mee

Secara terminologis, witogai berarti membersihkan atau mencuci; kamuu
berarti upacara atau perayaan. Witogai kamuu berarti upacara pembersihan
atau upacara rekonsiliasi (dalam terminologi kekristenan) (Hubertus Takimai,
2015:136). Witogai kamuu ini adalah suatu upaya pemulihan hidup dalam
hubungan dengan Ugata Mee (Allah), sesama, alam ciptaan, dan dengan dirinya
sendiri.

Untuk memulai ritual witogai kamuu, ada beberapa hal yang mesti
dipersiapkan. Baik persiapan materi maupun persiapan rohani. Pemimpin
witogai kamuu adalah seorang yang berkarisma tertentu dalam hidup sehari-
hari. Ia ditemukan dalam mimpi oleh seseorang atau keluarga yang ingin
mengadakan witogai kamuu. Ia memiliki tanda-tanda alamiah yang dapat dilihat
oleh orang lain dalam sosok tertentu. Ia memiliki sikap hidup yang patut
diteladani. Para peserta adalah tiap anggota keluarga menurut ikatan leluhur,
tiap marga sesuai konfederasi atau ikatan moyang, panitia yang terbentuk, kepala
kampung, kepala suku.

Beberapa pantangan harus dilewati, baik sebelum witogai kamuu, maupun
sesudahnya. Sebelum upacara dimulai, para peserta tidak boleh berhubungan
intim (selama tiga hari sebelum upacara dilaksanakan), tidak boleh bekerja
saat upacara dilaksanakan (semua persiapan sudah dipersiapkan sejak jauh
hari).

Sikap-sikap dasar sebelum rekonsiliasi adalah sebagai berikut:

* Tedemai, sikap tobat: niat dan sikap hati untuk mengakui semua kesalahan.

* Diodou, sikap hati untuk teguh dan komitmen ingin melaksanakan kebaikan
dan menjauhi kejahatan

* Maagai, sikap percaya untuk mengandalkan Ugata Mee dalam
kehidupan.

* Ipa dimi, sikap kasih untuk memberi seluruh diri, waktu, materi, perhatian
kepada orang lain (menyelamatkan sesama) (Ibid., 27).



179

Sesudah upacara, para peserta tidak boleh bekerja (menyentuh tanah/
tadii tewokai); tidak boleh keluar dari tempat dilaksanakannya upacara; harus
makan dan minum dari produk asli (olahan tanah); belum bisa berhubungan
intim; dan tetap mengoreksi diri.

Adapun tahapan-tahapan witogai kamuu, sebagai berikut:

* Tahapan keluarga, yakni keluarga-keluarga yang berasal dari satu moyang,
satu ikatan turunan yang sama. Dalam tahap ini, diadakan dialog adat
sesuai ikatan keturunan. Dialog ini merupakan bagian dari pengakuan dosa.
Dilaksanakan selama tiga hari hingga seminggu. Upacara diadakan di
tempat yang bersejarah bagi keluarga. Agendanya adalah mengidentifikasi
nama-nama tanah kampung asal (hak ulayat); mengidentifikasi nama-nama
leluhur; mengidentifikasi jenis dosa kejahatan yang dilakukan para leluhur.
Selama menjalani tahapan ini setiap orang dalam suasana doa dan berpuasa.
Materinya adalah babi, uang logam, uang kertas, dan air dari sumber mata
air.

* Tahapan kampung, yakni di tingkat beberapa marga yang bersatu dalam
ikatan kekeluargaan dan ikatan moyang yang sama. Dalam tahap ini,
diadakan dialog adat antarkeluarga. Tahap ini dilaksanakan selama dua
hari. Pada hari pertama setiap keluarga mengidentifikasi nama-nama
leluhur, hak ulayat, dan jenis dosa masa lampau. Pada hari kedua diadakan
witogai kamuu antarkeluarga.

* Tahapan umum, yakni rekonsiliasi yang diadakan oleh semua keluarga,
kampung dan masyarakat. Tahap ini sebagai ungkapan syukur bersama
atas seluruh proses rekonsiliasi dan memohon berkat untuk hidup
selanjutnya. Dalam tahap ini materi yang disiapkan adalah babi, petatas,
sayur-sayuran, dan kayu bakar (Yulianus Mote, 2016:12-14).

Dalam setiap tahapan, proses witogai kamuu dimulai dengan beko
(pemasangan api secara adat). Setelah itu, ada kabo duwai (kabo: ritus; duwai:
pemisah; kabo duwai: ritus untuk memisahkan yang baik dan yang jahat).
Dalam ritus ini, babi hitam (buna ekina) dibunuh dengan kayu mai (simbol
perdamaian, digunakan saat upacara saja). Darah babi hitam ini tidak diambil,
melainkan diteteskan di tanah sebagai pemisah antara yang baik dan yang jahat.

Setelah diadakan kabo duwai, ritual witogai kamuu dilakukan. Babi putih
(ako dege ekina) dipanah oleh pemimpin upacara. Saat pemimpin upacara
menarik busur panah, ia berseru (berdoa): Ibo Ugata Mee meepoyamee/
wadomee/meenakamee, ipanigai; ibo Ugata Mee niyakaboniyamaki; ibo
Ugata Mee, niyawitogai. Saat darah mengucur keluar, para peserta
mencurahkan darah babi ke sekujur tubuh atau pada bagian tubuh tertentu.

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



180

PERSPEKTIF 14/2/2019

Jika tidak sempat, darah babi tersebut direciki dengan daun ude (daun keramat)
kepada masing-masing orang atau keluarga.

3.3 Contoh Witogai Kamuu dalam liturgi Gereja

Selama ini Gereja Katolik Keuskupan Timika, khususnya Dekenat Paniai,
telah mengangkat witogai kamuu dalam reksa pastoralnya. Hal ini dibuktikan
dengan beberapa kali Gereja mengadakan witogai kamuu dalam upacara-
upacara gerejawi di beberapa paroki. Praktik witogai kamuu yang dilaksanakan
oleh Gereja, seperti yang dilakukandi Paroki Kristus Sang Gembala
Wedaumamo dalam rangka peletakan batu pertama pembangunan gereja baru
(lih. Dokumen Pastoral Dekenat Paniai tahun 2017), diuraikan berikut ini.

A. Ritus Pembukaan: Acara di luar Gereja
(Umat berkumpul di luar gereja)

1. Lagu Pembukaan: “Tota Ugaa” (Lagu Suku Mee)

2. Tanda Salib dan Salam: Imam

3. Kata Pengantar: Imam

4. Upacara peletakan batu pertama: Panitia

5. Beko Yakii(Pemasangan api adat secara alami, tanpa korek api):
Petugas

6. Pemberkatan Api: Imam

7. Pembakaran Dosa

8. Pembunuhan babi (Buna Ekina): Petugas

(Umat menghadap ke arah barat, kematahari terbenam. Dengan
diadakan witogai kamuu, semua kesalahan dan dosa akandihapus,
sehingga manusia layak memperoleh hidup baru dalam terang fajar
yang baru).

9. Pembakaran bulu babi hitam: Petugas

10. Pembuangan sisa-sisa pembakaran dosa diSungai”Kowabeu”:
Petugas (umat menunggu hingga petugas kembali dalam keadaan
hening dan doa pasrah di tempat).

11. Absolusi: Imam

12. Umat berarak sambil menyanyikan lagu gembira ke depan gereja
lama.

(Umat dan pemimpin berarak ke halaman gereja)



181

wajah kristus dalam malang sebagai kota urban - habel melki makarius

13. Pemasangan api (beko yakii): Petugas

14. Pemberkatan api: Imam

15. Pembunuhan babi putih (ako-dege ekina): Petugas

16. Doa pemberkatan air dan darah: Imam

17. Pemberkatan kepada umat (semua keluarga dan seluruh umat paroki).
(Semua umat direciki dengan air dan darah di depan pintu gereja,
kemudian umat masuk  ke dalam gereja tanpa lagu)

B. Liturgi Sabda

18. Doa Pembuka: Imam
19. Bacaan I:
20. Bait Pengantar Injil:
21. Bacaan Injil:
22. Homili: Imam
23. Credo: Imam dan Umat
24. Doa Umat: Petugas

C. Liturgi Ekaristi

25. Lagu persembahan
26. Doa persembahan: Pastor
27. Prefasi
28. Lagu kudus
29. DSA
30. Bapa Kami: Umum (diucapkan)
31. Anak Domba Allah
32. Komuni: (tanpa lagu)
33. Lagu sesudah komuni

D. Ritus Penutup

34. Doa Penutup: Imam
35. Pengumuman: Dewan Paroki atau Panitia
36. Berkat Penutup: Imam
37. Lagu penutup

E. Makan bersama di Emawaa:
Imam dan beberapa umat yang terpilih



182

PERSPEKTIF 14/2/2019

4. Teologi Rekonsiliasi

4.1 Rekonsiliasi dalam Kitab Suci

� Rekonsiliasi dalam Perjanjian Lama

Mengenai hubungan antara Allah dan manusia yang mencerminkan cinta
dan belaskasih Allah, kita dapat bercermin pada beberapa teks utama Perjanjian
Lama. Beberapa teks dan perikop berikut ini memperlihatkan belas kasih, penuh
pengertian, dan bahkan penuh pengampunan dari Allah.

Betapa Allah penyayang dan pengasih, panjang sabar, serta berlimpah
kasih dan setia, juga dalam mengampuni kesalahan, pelanggaraan dan dosa
diperlihatkan oleh pengalaman Musa ketika Yahwe sendiri berjalan menyertai
dan menuntun mereka (Kel 34:5-7). Ketika orang-orang terpilih itu mengira
bahwa Yahwe telah meninggalkan dan melupakan mereka, Yesaya tampil
dengan kesaksiannya yang sungguh menyentuh: “Dapatkah seorang perempuan
melupakan bayinya, sehingga ia tidak menyayangi anak dari kandungannya?
Sekalipun dia melupakannya, Aku tidak akan melupakan engkau”. Mengapa?
Karena “Aku telah melukiskan engkau di telapak tangan-Ku” (Yes 49: 14-16).
Sejalan dengan pengalaman Musa dan Yesaya, demikian pula kesaksian Yeremia
mengenai Yahwe yang merancang damai sejahtera dan hari depan penuh
harapan kepada umat-Nya (Yer 29:11-14). Alasan satu-satunya menurut
kesaksian Yeremia karena “Aku mengasihi engkau dengan kasih yang kekal,
sebab itu Aku melanjutkan kasih setia-Ku kepadamu (Yer 31:3). Kesetiaan
Yahwe itu bukan hanya menuntun, melainkan juga menyembuhkan dan
memberikan kepuasan baik secara jasmani maupun rohani, sebagaimana dikutip
dari Kitab Hosea: “Kasih Tuhan mengalahkan kedegilan orang Israel (Hos
11:1-9).

Pelbagai gambaran pemazmur masih bisa dipakai untuk memperlihatkan
kisah kasih Tuhan yang mahasetia meskipun terhadap manusia yang kadangkala
tidak setia (bdk. Mz 9,12, 22, 35, 69, 72, 82, 103, 107). Pemazmur dengan tegas
memperingatkan Bangsa Israel supaya hanya berharap kepada Yahwe, sebab
pada Tuhan ada kasih setia, dan Ia banyak kali mengadakan pembebasan.
Dialah yang akan membebaskan Israel dari segala kesalahannya” (Mz 130).

Para nabi dalam Kisah Perjanjian Lama digunakan Tuhan untuk
menyampaikan amanat-Nya, entah melalui bentuk pewartaan (amanat
pengharapan dan kesetiaan) atau pun dalam bentuk peringatan (amanat
pencelaan dan keprihatinan). Mereka bukan hanya memiliki visi yang jelas
mengenai penyertaan Tuhan dan pergumulan hidup kaum-Nya, tetapi mereka
sendiri pun menghayati pengalaman pertobatan, dan karena itu berani melakukan
tindakan-tindakan radikal. Pemazmur juga memainkan peran penting dalam



183

perjalanan sejarah Bangsa Israel yang mengingatkan bangsa itu bahwa Tuhan
itu Allah yang amat dekat bersama umat-Nya.

� Rekonsiliasi dalam Perjanjian Baru

Kedekatan Allah dengan umat-Nya berpuncak pada kehadiran Yesus
Kristus di tengah dunia. Kehadirannya di tengah manusia menunjukkan bahwa
Allah sungguh terbuka menyelamatkan manusia dengan keakraban kepada
pendosa sekalipun (Yoh 8:1-11). Sejak awal karya publik-Nya, Yesus
mewartakan perlunya pertobatan untuk menyambut kedatangan Kerajaan Al-
lah. “Bertobatlah dan berilah diri-Mu dibaptis dan Allah akan mengampuni
dosamu (Mrk 1:4). Dalam hidup-Nya Ia tidak pernah menyampingkan siapapun
(bdk Mrk 2:15). Pewartaan dan kedekatan-Nya dengan manusia melintas batas
ras dengan merangkul orang-orang Samaria (Luk 10:25-37) dan juga bukan
orang Yahudi: “Aku berkata kepadamu, iman sebesar ini tidak pernah aku jumpai,
sekalipun di antara orang Israel” (Luk 7:9). Ini dikatakan Yesus ketika
menyembuhkan hamba seorang perwira di Kapernaum.

Pengajaran Yesus mengenai belas kasih Allah tidak hanya sekadar tersentuh
di dalam hati. Yesus menghayati ketergerakkan itu dalam teladan (Mrk 1: 41;
2:23; 8:2; 12:28-34; Mat 9:27-28; 18:21; 22:37-39; Luk 6:6-11; 7:9; 7:36-50;
17:4). Puncak teladan itu Ia nyatakan sendiri ketika disalibkan: “Ya Bapa,
ampunilah mereka, sebab mereka tidak tahu apa yang mereka perbuat” (Luk
13:34a).

4.2 Rekonsiliasi dalam Ensiklik Pacem in Terris

Kekacauan, konflik, dan pecahnya perang dingin antara blok Timur dan
blok Barat, perang ideologis, serta penemuan-penemuan baru dalam bidang
teknologi (khususnya di bidang nuklir) yang sedang gencar diusahakan oleh
manusia mendapat tanggapan dari Gereja. Gereja sebagai pelopor perdamaian
dengan tegas menolak perpecahan dan peperangan. Paus Yohanes XXIII, yang
sepanjang hidupnya memrihatini perang dan amat mencintai perdamaian,
menggagas perdamaian yang menjadi isu sentral dekade enam puluhan. Gagasan
itu muncul dalam Ensiklik Pacem in Terris (PT). Ensiklik ini ditujukan kepada
semua orang yang berkehendak baik (bukan hanya orang Katolik), namun
terlebih khusus ditujukan kepada para penanggung jawab tata dunia (Armada
Riyanto, 2014:33). Ensiklik ini menjadi acuan yang berarti bagi semua orang,
komunitas-komunitas, dan juga bangsa-bangsa yang menginginkan perdamaian
terjadi di tengah dunia ini.

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



184

PERSPEKTIF 14/2/2019

Keprihatinan akan perdamaian di tengah dunia yang disoroti oleh Ensiklik
Pacem in Terris tidak hanya berkaitan dengan situasi saat itu, namun menjadi
inspirasi bagi kedamaian dunia hingga saat ini. Ensiklik inisangat menekankan
perdamaian dunia dalam kebenaran, cinta kasih, keadilan, dan kebebasan
(DokpenKWI, ed., 2011:213). Perdamaian di tengah dunia merupakan kerinduan
dan dambaan segenap umat manusia yang berdiam di tengah dunia: “Perdamaian
di dunia di sepanjang zaman begitu didambakan dan diusahakan oleh umat
manusia. Akan tetapi perdamaian itu tak pernah akan tercapai, tak akan pernah
terjamin, kalau tata dunia yang ditetapkan oleh Allah tidak dipatuhi dengan
seksama” (PT. 1). Oleh karena itu, dalam tata hidup bersama, manusia mestinya
menaati tata-tertib yang ada di tengah dunia. Tata tertib itu adalah dunia ciptaan
yang hidup dan daya kekuatan alam. “Itulah pelajaran jelas yang kita terima
dari kemajuan penelitian modern dan penemuan-penemuan teknologi. Dan suatu
ciri keagungan manusia adalah kemampuannya menghargai tata-tertib itu, dan
menciptakan upaya-upaya untuk mengendalikan daya-kekuatan itu demi
kepentingannya sendiri” (PT. 2).

Lebih lanjut ditekankan bahwa seagung-agungnya hasil penelitian dan
penemuan-penemuan, bahwa maha-agunglah Allah yang menciptakan manusia
dan alam semesta (PT. 3). Meskipun banyak konflik yang terjadi di tengah
dunia, namun usaha perdamaian harus terus dilestarikan karena semua manusia
secara individu dibekali oleh Allah suara hati. “Semua makhluk mencerminkan
kebijaksanaan Allah yang tiada batasnya. Dan kian jelas kebijaksanaan itu
terpantulkan, semakin ciptaan itu lebih tinggi taraf kesempurnaannya (PT. 5).
Singkatnya, ensiklik ini mau mangajak setiap insan manusia untuk
memperjuangkan perdamaian di tengah dunia. Perjuangan itu adalah upaya
manusia untuk memperbaiki, mengusahakan, dan berdamai dengan Allah,
manusia, dan alam semesta demi dunia yang lebih baik.

4.3 Pandangan Para Teolog

Ada beberapa teolog yang berbicara mengenai rekonsiliasi. Namun
demikian, saya hanya mengangkat dua teolog yang secara spesifik dan fokus
mengangkat rekonsiliasi sebagai objek penelitiannya. Tidak hanya bertolak dari
pandangan teologis saja, para teolog juga mencoba merelevansikan rekonsiliasi
dalam masyarakat dan persoalan dunia saat ini.

Geiko Muller-Fahrenholz adalah seorang teolog Jerman yang berbicara
secara khusus tentang rekonsiliasi. Rekonsiliasi yang diangkat oleh Fahrenholz
terkait dengan rekonsiliasi politik dan kehidupan publik. Fahrenholz mengangkat
kasus-kasus kemanusiaan yang terjadi di berbagai belahan dunia termasuk di



185

Jerman. Baginya, refleksi relasi antara pengampunan dan perihal mengingat
memancarkan cahaya baru tentang pengampunan sebagai suatu proses yang
membebaskan orang dari rantai rasa bersalah dan rasa malu masa lampau
supaya memulai jalan-jalan yang lebih konstruktif menuju masa depan. Oleh
karena itu, kemampuan untuk memohon dan memberikan pengampunan serta
kesanggupan untuk membuat dan memenuhi janji harus dikaitkan erat (bdk.
Geiko Muller-Fahrenholz, 1999:56). Hal ini tampak jelas dalam bidang politik.
Fahrenholz menunjukkan bahwa sebuah bangsa yang bersikap jelas dan jujur
atas sejarahnya dapat menjadi mitra perjanjian mitra perjanjian yang dapat
dipercaya oleh negara-negara tetangganya (Ibid., 63).

Robert J. Schreiter adalah seorang teolog yang banyak merefleksikan
makna rekonsiliasi dalam kehidupan sosial, khususnya berkaitan dengan konflik
sosial yang terjadi di penghujung abad 20. Ia bertolak dari laporan Donald W.
Schriver, Jr., bahwa lebih dari seratus juta orang telah musnah dalam perang
dan pertikaian sipil. Dari laporan itu, ia mengajukan agar ada suatu rekonsiliasi.
Rekonsiliasi yang ia tawarkan menampilkan dua wajah. Kedua wajah itu adalah
wajah bersifat sosial dan wajah bersifat spiritual.

Wajah yang bersifat sosial berhubungan dengan menyediakan berbagai
struktur dan proses melaluinya suatu masyarakat yang retak dan gegar dapat
dibangun lagi secara benar dan adil. Wajah ini berkaitan dengan ihwal mencari
kata sepakat atas masa lampau dengan menghukum para pelaku kejahatan
serta menyediakan tolak ukur tertentu menyangkut ganti rugi kepada para
korban. Wajah yang kedua bersifat spiritual. Wajah ini berkenaan dengan ihwal
membangun kembali kehidupan yang telah hancur sampai rekonsiliasi itu menjadi
kenyataan. Dalam hal ini perlu ada kerja sama dengan mitra spiritual. Misalnya,
dalam sakramen rekonsiliasi (Robert J. Schreiter, 2001:16-17).

5. Sakramen Rekonsiliasi: Bentuk Rekonsiliasi dalam Gereja

Sulitnya membangun kehidupan bersama dengan dunia sebenarnya juga
mencerminkan sulitnya membangun kehidupan bersama dengan Allah dari pihak
kita. Jika kita sulit membangun hidup bersama dengan sesama, maka kita pun
sulit menghayati hubungan yang baik dengan Allah. Allah selalu baik, mengasihi,
dan mencintai kita seutuhnya tanpa cela. Kitalah sebenarnya yang menjadi
penyebab apabila hubungan kita dengan Allah menjadi renggang. Dengan situasi
dasar manusia yang rapuh, lemah, dan rentan terhadap kesalahan itulah Gereja
memiliki sakramen rekonsiliasi.

Dokumen Gereja sendiri biasa menyebut sakramen rekonsiliasi dengan
“Sakramen Tobat” (SC. 72). Istilah rekonsiliasi ini merangkum sekaligus inisiatif

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



186

PERSPEKTIF 14/2/2019

Allah yang lebih dahulu menawarkan pendamaian kepada umat-Nya (dengan
Allah), pedamaian dengan kita dengan sesama dan seluruh alam ciptaan sebagai
dimensi sosial dan ekologis, dan penyembuhan yang bermakna penemuan
kembali kepada kehidupan dalami pada hati orang yang bertobat dan telah
menerima pengampunan dosa (bdk. E. Martasudjita,2003: 312).

Praktik pertobatan dan rekonsiliasi dalam Gereja dijalankan dari model
tobat publik pada zaman Patristik kepada tobat pribadi dalam model suatu
pengakuan dosa pribadi seperti yang terjadi dalam praktik masa kini (Ibid.,
316). Pada zaman Patristik, praktik pengakuan dosa menjadi pengandaian
seseorang boleh ikut Perayaan Ekaristi. Tertulianus pada abad II menyebut
tobat publik atau tobat kanonik. Tobat publik diperuntukkan bagi warga Gereja
(jadi sudah dibaptis) yang melakukan dosa berat (murtad, membunuh, dan
berzina). Tobat publik atau kanonik ini hanya bisa dilaksanakan sekali saja
seumur hidup. Tidak ada kesempatan untuk mengulangi.

Praktik Tobat pribadi atau pengakuan dosa pribadi baru muncul sejak abad
VI (Ibid., 317). Mengingat tobat publik hanya boleh dilakukan sekali saja seumur
hidup, orang cenderung menggeser pelaksanaan tobat publik ini pada masa tua
atau mendekati kematian. Akibatnya, secara keseluruhan dalam praktik hidup
Gereja, terjadi suatu kekosongan praktik tobat. Sekitar abad VI, datanglah suatu
praktik kehidupan Gereja Barat yang berasal dari para rahib Irlandia. Itulah
praktik tobat pribadi yang berupa pengakuan dosa pribadi di hadapan bapa
pengakuan. Berbeda dengan tobat publik, pengakuan dosa pribadi dari Irlandia
ini dapat diulangi berkali-kali dan dosa-dosa hanya dilakukan secara pribadi di
hadapan seorang bapa pengakuan.

Pada zaman Skolastik, Sakramen Tobat masuk sebagai salah satu dari
ketujuh sakramen (Ibid., 319-320). Tobat pribadi untuk dosa-dosa berat
diwajibkan. Petrus Lombardus adalah salah satu tokoh Skolastik awal yang
merefleksikan secara teologis praksis tobat pribadi itu. Tekanan teologi sakramen
tobat pada zaman Skolastik adalah ciri pengadilan dari sakramen tobat. Masalah
pokoknya di sini adalah kuasa imam untuk memberikan absolusi. Para teolog
Skolastik memikirkan bahwa absolusi imam bersifat deklaratif. Artinya, rahmat
Allah sendirilah yang mengampuni dosa orang. Pernyataan absolusi imam hanya
bersifat menyatakan secara eksplisit apa yang telah dikerjakan oleh Allah itu
dan menyatakan bahwa orang itu sudah bersih dari dosa.

Dalam semangat konsili Vatikan II, para Bapa Konsili Vatikan II mendesak
bagi peninjauan upacara dan rumusan sakramen tobat (SC. 72) (Ibid., 322-
323). Atas kehendak Konsili Vatikan II, disusunlah buku perayaan sakramen
rekonsiliasi yang baru “Ordo Paenitentiae” (1973). Dimensi ini tampak



187

misalnya pada rumusan absolusi baru yang diucapkan oleh imam, yang memuat
kata-kata: “Melalui pelayanan Gereja, Ia menganugerahkan kepada Saudara
pengampunan dan damai. Maka dengan ini aku melepaskan Saudara dari segala
dosa....” Ada tiga kemungkinan perayaan sakramen rekonsiliasi yang
disampaikan dalam Ordo Paenitentiae:

* Tata perayaan rekonsiliasi perorangan/pribadi

* Tata perayaan rekonsiliasi beberapa orang dan dilanjutkan pengakuan dan
absolusi pribadi (ibadat tobat bersama dilanjutkan pengakuan pribadi).

* Tata perayaan rekonsiliasi jemaat dengan pengakuan dan absolusi umum.
Untuk memberikan absolusi umum, imam harus mendapat izin dari
Uskup.

Berkaitan dengan praktik sakramen rekonsiliasi dalam Gereja, Paus
Yohanes Paulus II menulis surat apostolik Reconciliatio et Paenitentia (1984)
yang menyampaikan suatu teologi pendamaian dalam praktik sakramen
rekonsiliasi dalam Gereja yang kurang lebih konprehensif. Pada pokoknya,
Yohanes Paulus II melanjutkan semangat dan ajaran Konsili Vatikan II dan
memandang sakramen rekonsiliasi dalam konteks eklesiologi. Pelayanan
sakramen rekonsiliasi merupakan tugas pokok dari Gereja yang merupakan
sakramen pendamaian (no.11).

6. Witogai Kamuu dalam Gereja

6.1 Evaluasi terhadap praktik witogai kamuu selama ini

Witogai kamuu merupakan kearifan lokal dalam komunitas Suku Mee.
Kearifan lokal tersebut dalam bentuk upacara rekonsiliasi atau perdamaian
yang disebut witogai kamuu. Jauh sebelum Gereja mempromosikan
perdamaian di tengah dunia, Orang Mee sudah terlebih dahulu memperjuangkan
nilai-nilai kedamaian di tengah dunia. Nilai-nilai kedamaian itu menjadi dasar
hidup Orang Mee dalam berelasi dengan Tuhan, sesama, alam lingkungan, dan
para leluhur yang sudah meninggal. Seperti yang diungkapkan dalam Ensiklik
Pacem in Terris bahwa setiap orang mesti memiliki kesadaran dalam menata
tata hidup bersama, sehingga tercipta kedamaian, Orang Mee telah
memperjuangkan kesadaran itu dalam realitas hidup mereka.

Witogai kamuu menjadi khazanah iman dan pastoral tersendiri di wilayah
Dekenat Paniai. Setiap orang telah sadar bahwa perdamaian mesti
diperjuangkan, walaupun dengan harga yang tidak murah. Tentu hal ini
memberikan peneguhan kepada kita bahwa dosa yang kita lakukan harus dibayar
dengan tebusan yang mahal. Kesadaran akan pentingnya suasana damai dalam

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



188

PERSPEKTIF 14/2/2019

witogai kamuu menjadi jalan yang terbuka bagi masuknya nilai-nilai perdamaian
dalam Kitab Suci, Dokumen-Dokumen Gereja, dan khazanah pemikiran para
teolog Gereja. Dalam praksisnya, witogai kamuu memberi pesan yang amat
kuat bahwa di tengah pergolakan hidup dan berbagai krisis hidup dewasa ini,
Suku Mee sebagai satu komunitas kecil di tengah dunia sedang memperjuangkan
perdamaian dengan cara yang dihayatinya.

Di balik upaya Suku Mee memperjuangkan nilai-nilai perdamaian dan
rekonsiliasi di tengah dunia, perlu ada beberapa evaluasi terkait ritual witogai
kamuu. Jika dinilai, ritual ini memiliki dampak yang kurang baik terhadap
kehidupan ekonomi Orang Mee itu sendiri. Walaupun suatu kesalahan dan dosa
mesti dibayar mahal dengan nilai uang yang tidak sedikit, penerapan upacara
ini perlu ditinjau lagi dari sisi ekonomis. Mungkin bagi orang yang mampu secara
finansial, hal ini bukanlah suatu masalah, namun bagi para peserta yang tidak
mampu hal ini pasti memberatkan. Perlu diingat bahwa maksud dari witogai
kamuu adalah pro life dan life oriented bukan money oriented.

Perlu diingat juga bahwa ritual witogai kamuu adalah upacara yang bersifat
komunal. Karena ia bersifat komunal, maka tidak semua orang mengambil
peran secara aktif, apalagi perempuan dan anak-anak. Tentu saja hal ini menjadi
gap dan tembok bagi setiap orang yang ingin mengakukan dosa-dosanya secara
pribadi dan langsung. Di sini belum ditemukan suatu ruang agar setiap orang
dapat mengakukan dosa-dosanya secara pribadi, karena dengan demikian, nilai
rasa dan nilai teologis dari sakramen tobat akan menjadi luntur.

6.2 Usul dan Saran

Agar praktik witogai kamuu dapat berjalan lebih baik lagi dan bernilai
teologis, maka diusulkan hal-halteoretis dan praktis.

a) Teoretis

* Sebaiknya perlu dirumuskan suatu formulasi liturgi rekonsiliasi
witogai kamuu dalam Gereja yang tetap dan tetap yang tepat agar
dapat digunakan di komunitas-komunitas Suku Mee di mana saja
mereka berada.

* Perlu dibuat suatu aturan khusus yang tetap dan tepat terkait pantang
dan puasa dalam witogai kamuu  di Gereja.

* Perlu dibuat suatu bentuk katekese khusus mengenai witogai kamuu
yang bersifat kontinu agar umat tidak hanya berkutat pada upacara
namun mewujudkannya dalam tata hidup bersama. Di dalam katekese
ini teologi-teologi rekonsiliasi diperkenalkan dan menjadi masukan



189

yang berarti dalam mengembangkan reksa pastoral di tengah orang
Mee.

b) Praktis

* Sebaiknya juga diadakan witogai kamuu secara pribadi di hadapan
imam yang dilanjutkan dengan absolusi pribadi.

* Para imam bukan orang Mee (imam baru) sebaiknya memiliki
pengetahuan yang mendalam mengenai ritual ini agar tidak
shockculturedan dapat memberikan pendampingan pastoral ketika
menggembalakan umat Mee di parokinya masing-masing.

7. Simpulan

Rekonsiliasi merupakan upaya pemulihan dan pembebasan hidup manusia
dari pelbagai ikatan jahat yang melingkupinya. Upaya itu selalu mendesak dan
menjadi kerinduan dan hasrat jiwa seluruh masyarakat – dalam tulisan ini,
masyarakat Mee di Papua. Masyarakat Mee secara de facto sedang menjadi
korban dari pelbagai persoalan hidup sosial, seperti rusaknya lingkungan alam
sebagai akibat dari eksploitasi hutan yang tidak bertanggung jawab;
ketidakadilan sosial, ekonomi, dan politik; dan banyaknya orang Mee yang
menjadi korban kekerasan dan pelanggaran HAM oleh berbagai pihak. Situasi-
situasi sosial ini mengguncang hidup mereka.

Ketakutan akan kepunahan seperti yang dialami oleh beberapa marga
suku Mee juga menjadi momok tersendiri. Banyak orang Mee yang meninggal
karena berbagai penyakit yang datang dari luar, seperti HIV/AIDS. Berbagai
fakta marginalisasi semakin mempersempit ruang hidup mereka karena
keberpihakan yang kurang dari pemerintah. Oleh karena itu, keselamatan hidup
suku ini sangat mendesak untuk diperjuangkan dengan berbagai cara. Salah
satu cara yang dianggap cocok dan manusiawi adalah dengan mengadakan
upacara witogai kamuu (rekonsiliasi), suatu jalan untuk mengalami keselamatan
dari Tuhan. Memajukan upacara witogai kamuu merupakan salah satu
tanggapan teologis Gereja terhadap persoalan sosio-kultural dan pastoral
masyarakat Mee.

DAFTAR PUSTAKA

Boelaars, Jan (1986), Manusia Irian. Jakarta: Gramedia.

Dokpen KWI (ed.) (2011), Kumpulan Dokumen Ajaran Sosial Gereja Tahun
1891-1991 dari Rerum Novarum sampai dengan Centesimus Annus.

witogai kamuu, menemukan wajah allah - emanuel richardus



190

PERSPEKTIF 14/2/2019

Bogor: Grafika Mardi Yuana.

Dokumen Pastoral Dekenat Paniai tahun 2017.

Doo, Fransiskus (2019), “Witogai Kamuu”. Hasil Wawancara Pribadi: 23 Mei
2019, Wagete.

Kira, Biru (2018), Bergerak Menjadi Papua. Yogyakarta: Kanisius.

Martasudjita, E. (2003), Sakramen-Sakramen Gereja: Tinjauan Teologis,
Liturgis, dan Pastoral. Yogyakarta: Kanisius.

Mote, Yulianus (2016), Rekonsiliasi Keluarga, Kampung, dan Bangsa
Manusia. Jayapura: Deiyai.

Muller-Fahrenholz, Geiko (1999), Pengampunan Membebaskan:
Pengampunan dan Rekonsiliasi dalam Masyarakat. Maumere:
LPBAJ.

Riyanto, Armada (2014), Katolisitas Dialogal. Yogyakarta: Kanisius.

Schreiter, Robert J. (2001), Pelayanan Rekonsiliasi. Ende: Nusa Indah.

Takimai, Hubertus (2015), Kamus Praktis Bahasa Mee-Indonesia. Mimika
Baru: Aseni.


